
1

Spirit of Bosnia - 1 / 39 - 23.01.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

HARMONIA ABRAHAMICA O BAUKU BOSANSTVA I  NJIME
USTRAŠENIMA
Rusmir Mahmutćehajić

Proslov

U kakvom god položaju bila u odnosu s drugim političkim činiteljima okružujućeg
poretka tokom tisuću godina, Bosna je opstajala u dugotrajnim društvenim potresima i
vrtlozima unutar šireg južnoslavenskog prostora. Ona je tom prostoru kroz sve to
vrijeme bila matična zemlja, pa je shvatljivo da su unutar nje sabirane i razvijane
gotovo  sve  razlike  iz  njenog  okruženja,  ali  tako  da  nisu  mogle  nadvladati  njenu
sabiruću matičnost. Da je tako, jasno svjedoči trajnost religijskih razlika u ukupnosti
bosanskog trajanja.  Kada se kaže “religijskih”,  prisutna je i  opasnost da evropski
koncepti  znanosti  i  religije,  koji  su  nastali  tokom osamnaestoga  i  devetnaestoga
stoljeća, te bitno odredili doba modernosti, budu primijenjeni na predmodernu kulturu
i njene pojave.

Ni pravoslavlje ni katoličanstvo sve do devetnaestoga stoljeća nisu imali značenja koja
su zadobili u uobličenim i proširenim konceptima religije i znanosti modernog doba.
Zato bi u činjenici novih okolnosti južnoslavenskih prostora, koje nastaju proširenjem
Osmanskog carstva, valjalo poznati osnove u kojima koncepti religijske pluralnosti u
savremenim vidicima trebaju biti  istraživani. Historijske prilike kroz koje je Bosna
prolazila u ukupnosti svog trajanja nikada nisu svedive na vidik vojnih i političkih
odnosa među različitim evropskim blokovima. U većini ideologijskih slika tih odnosa
izgrađena je matrica opravdanosti svakog ponašanja prema bosanskoj ukupnosti u
kojem je bauk bosanstva svediv na bauk Turaka u Evropi.

Ali, bosanska ukupnost je čuvana i oblikovana i unutar političkih promjena koje su
nastale širenjem Osmanskog carstva prema zapadu i njegovim povlačenjem prema
istoku. Hazim Šabanović o tome piše:

Bosanski  paša držao je  pod svojom vlašću područje  veće nego ijedan
bosanski kralj. U tom prostornom sklopu, koji je hvatao od Šapca do mora
i od Zvečana do Virovitice, Bosna je kao središnja oblast predstavljala
neku  vrstu  matice  koja  je  sada  dobila  veći  značaj.  Taj  značaj  Bosne
porastao je još više kasnije kada je ona postala pogranični i periferijski
pašaluk Osmanskog Carstva skoro na svim tačkama.

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-7-no-3-2012-july/harmonia-abrahamica-the-spectre-of-bosnia-and-those-it-haunts/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-7-no-3-2012-july/harmonia-abrahamica-the-spectre-of-bosnia-and-those-it-haunts/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 39 - 23.01.2026

Jedna osobenost bosanskog pašaluka jeste i to što je to bio u označenom
periodu  jedini  pašaluk  čije  je  sjedište  i  sva  teritorija  bila  na
jugoslavenskom  području,  a  matica  u  srcu  jedne  naše  ranije  države.

Kako  je  Bosanski  ejalet  obuhvatio  mnogo  šire  područje  od  područja

nekadašnjeg kraljevstva, tako je sada i pojam Bosne postao mnogo širi. 1

Iz sukoba evropskih kršćanskih zemalja i Osmanskog carstva oblikovane su današnje
zapadne, a potom i istočne bosanske granice. Budući da su katolički i pravoslavni
subjektiviteti u Bosni i emotivno i programski bili povezani s njihovim cjelinama na
slavenskome jugu, vojni pothvati protiv Osmanskog carstva osjećani su i uobličavani
kao pothvati za katoličke i pravoslavne sunarodnike u Bosni, a protiv Turaka koji su
poistovjećivani  s  Muslimanima.  Tako  je  nastao  paradoks  da  je  matična  zemlja
slavenskog juga postala najvažnija  periferna zemlja dvaju nacionalnih programa –
srpskog i  hrvatskog.  U toj  složenoj  uzajamnosti  osjećanja nacionalnih programa i
državnih interesa nastao je historijski proces u kojem su mijenjani i  preoblikovani
brojni sadržaji društvenih, političkih i kulturnih sadržaja bosanske ukupnosti.

Tako je Bosna i danas, jednako kao i početkom dvadesetog stoljeća, središnje pitanje
Zapadnog  Balkana.  Ona  je  međunarodno  priznata  država,  ali  bez  funkcionalnog
ustrojstva; s jasnim državnim granicama, ali bez čistog odnosa s prvim susjedima;
pluralno  društvo,  ali  s  prisilnim  teritorijaliziranjem njegovih  etničkih  i  religijskih
dijelova. Tako i dalje nad Bosnom kruže dva bauka – jedan njenog izbavljenja u cjelini i
drugi njenog nestanka u raspadu.

Bosansko društvo je kroz cijelu svoju historiju bilo religijski pluralno. Ta religijska
pluralnost je transformirana u nacionalne kolektivizme, što znači u strukture koje su
oblikovane  voljom  elite  i  zadanim  ustrojstvom.  Oblikovanja  ideologija  srpstva  i
hrvatstva događala su se oko dva središta, oba izvan Bosne. U obje te ideologije Bosna
je područje na kojem se sukobljavaju njihovi nositelji. Tako su i dijelovi bosanskog
pluralnog društva povezani sa svojim imaginacijskim ili zbiljnim elitama, ideologijama i
ustrojstvima. Te nacionalne artikulacije u njihovim različitim političkim izvedbama
nadživljavane su trajnošću njihovih ideologija, nastalih uglavnom tokom devetnaestog
stoljeća.

Konstruktori spomenutih ideologija uzimali su potrebno im gradivo iz svega što im je
bilo dostupno za postizanje zadanog cilja – osvještenje i organiziranje naroda do razine
moderne  nacije,  što  nije  ništa  drugo  do  smještanje  sve  teleologije  u  narodnu
kolektivnu svijest, na određenu mu teritoriju i deterministički shvaćeni historijski tok.
U tome konstruiranju realnost je dekonstruirana tako što su dijelovi jednog i istog
naslijeđa  poricani  i  krivotvoreni.  Tako  su  strukturirane  elite,  ideologije  i
organiziranosti  tih  etnonacionalnih  dijelova  bosanske  cjeline.

Tako artikulirani nacionalni projekti nužno vode homogeniziranju i teritorijaliziranju
historijskih narodnih cjelina. Ako je promatran u njegovom vremenskom protegnuću
unatrag  i  unaprijed,  jasno  je  da  u  slučaju  Bosne  taj  proces  vodi  razdvajanju  u
etnonacionalnoj  ideologiji  postuliranih  dijelova,  koji  se  suprotstavljaju  postojećoj
cjelini radi vlastitog preoblikovanja u zasebnost dovoljnu sebi. Taj proces je vođen u



3

Spirit of Bosnia - 3 / 39 - 23.01.2026

gotovo svim antibosanskim pothvatima – i ideologijskim i vojnim, i administrativnim i
propagandnim. Njegovi učinci vidljivi su posvuda u Bosni, ali su još dublji u stanjima
ljudi i njihovim odnosima prema društvu i politici.

Postizanje konačnog cilja svakog etnonacionalnog programa, što nije ništa drugo do
etnonacionalna država, uključuje razaranje onih pluralnih društava koja se, s obzirom
na svoj temeljni sadržaj, ne mogu uključiti u zamisao jedne homogene nacije na njenoj
teritoriji. Gradnja homogene države gotovo redovno znači razaranje pluralnih sadržaja
društva koje je predmet tog pothvata.

Razaranje o kojem je tu riječ odnosi  se na veze i  isprepletenosti  različitosti  koje
onemogućuju fizičku pluralizaciju kao preduvjet etničkih razdvajanja. U tome pothvatu
pretpostavljeno  je  zapravo  razdjeljenje  društva  u  subjekte  koje  je  moguće
institucionalizirati  i  uokviriti  u organizaciju političke moći.  Sve sadržaje postojeće
društvene cjeline koje nije moguće razoriti, te predstaviti kao savladivu drugost koja
se mora potčiniti vlasti većine, potrebno je prikazati kao nespojivu i nerješivu stranost,
smetnju i opasnost za fetiš ujedinjenja u etnonacionalnoj državi.

Taj  pothvat  razaranja  Bosne  dugog  je  trajanja.  Njegovi  ključni  sadržaji  su  dvije
nacionalne strukture koje djeluju povezano – srpska i hrvatska. Te strukture uključuju
elitu, ideologiju, organizacije i izvršitelje. Iz tih razarateljskih djelovanja moguće je
izvesti  njihove  najvažnije  sadržaje:  (1)  osporavanje  demografske,  kulturne  i
geopolitičke cjelovitosti Bosne; (2) teritorijaliziranje srpskog i hrvatskog stanovništva
u  Bosni,  te  djelovanje  na  povezivanju  tih  teritorija  u  zaokruženu  cjelinu;  (3)
povezivanje  dijelova  bosanskog  stanovništva  u  nacionalne  cjeline  s  Beogradom  i
Zagrebom kao njihovim političkim i kulturnim središtima; (4) određivanje muslimana
kao  nesrpskog  i  nehrvatskog  stanovništva  koje  ometa  nacionalne  integracije  i
razgraničenja  Srba  i  Hrvata;  (5)  držanje  bosanskog pitanja  u  okviru  shema širih
geopolitičkih  promjena;  (6)  poželjnost  onih  političkih  i  drugih  ponašanja  među
Bošnjacima/Muslimanima kojima bi bilo moguće pravdati razaranje Bosne; (7) čuvanje
postignućā  iz  posljednjeg  rata  protiv  Bosne  kao  neosporivih;  (8)  konstruiranje
muslimanstva kao opće opasnosti te podržavanje onih oblika mišljenja i ponašanja
među  muslimanima  preko  kojih  se  dokazuje  nemogućnost  bosanske  društvene
pluralnosti; i (9) implicitno i eksplicitno promicanje prisutnosti Bošnjaka/Muslimana, a
naročito  njihove  brojčanosti,  kao  ključne  prepreke  realizaciji  evropskih  principa
demokracije u pluralnom društvu.

Sadašnje društveno i  političko stanje u Bosni  nastalo je iz  raspada Jugoslavije.  A
raspad  Jugoslavije  kodiran  je  u  samom  načinu  njenog  sklapanja.  Dok  je  ideja
ujedinjenja Južnih Slavena, koja je dovela do nastanka Jugoslavije, bila istovjetna sa
željom njihovog oslobođenja od neslavenskih tutorstava, ona je smatrana tako velikim i
važnim obećanjem da su razlike među sudionicima ujedinjenja smatrane malim, pa
zato i zanemarivane. Te razlike i napetosti među njima postale su vidljive i djelujuće
tek u zbilji ujedinjenja, u kojem su nositelji političke moći nastojali fizički razdijeliti
potčinjeno  mu pluralno  društvo,  te  ga  potom institucionalizirati  u  okvir  političke
prevlasti većine.

Problemi  Hrvata,  Albanaca,  Crnogoraca,  Makedonaca i  Bošnjaka bili  su,  zapravo,
problemi Jugoslavije koja je bila varijanta projekta velike Srbije. Jugoslavija nikada nije



4

Spirit of Bosnia - 4 / 39 - 23.01.2026

postala subjekt koji bi mogao preispitivati sebe, te se prema sebi odnositi kao pitanju
na koje je moguće naći odgovor. Ta nemogućnost je nužno vodila u opredmećenje
neprijatelja kojima se najmoćniji politički subjekt morao baviti kao problemom.

Proces raspada jugoslavenske konstrukcije je kulminirao u ratu protiv Bosne. Okvir
tog je integracija Evrope kao alternativa prekrajanju sadašnjih državnih granica radi
pravednijih odnosa među nacijama. Dogovori Cvetković – Maček (1939) i Milošević –
Tuđman (1991) su u osnovi nastojanje ocrtavanja novih razgraničenja među Srbima i
Hrvatima,  i  to  kroz  demografsko  i  teritorijalno  tijelo  Bosne.  I  samo  formiranje
Kraljevine Srba, Hrvata i Slovenaca 1918. godine implicitno je uključivalo poricanje
bosanskog  subjektiviteta,  što  je  postalo  bitan  i  vidljiv  sadržaj  spomenuta  dva
antibosanska  programa.  Dijelovi  nacionalnih  politika  Srbije  i  Hrvatske  i  dalje
uključuju,  i  ideološki  i  praktično,  mogućnost razgraničenja.  Navedeni antibosanski
programi  su  paradigmatični  iskazi  poricanja  bosanske cjelovitosti  koje  je  moguće
prepoznati u svim oblicima etnonacionalnih ideologija i s njima povezanim političkim
poredcima u posljednja dva stoljeća. Zato su u ovim razmatranjima ta tri antibosanska
programa  korištena  kao  najvažnije  ilustracije  razaranja  Bosne  tokom  dvadesetog
stoljeća.

Ključna pretpostavka svakog od tih programa bilo je poricanje da je Bosna u ukupnosti
svog trajanja složena društvena cjelina, te da njenu složenost određuje jedan jezik u
više  njegovih  standardizacija,  s  različitostima  koje  su  korištene  u  određivanju
kolektivnih zasebnosti. Iako su današnji srpski, hrvatski, bosanski i crnogorski jedan
jezik, razlike među njima i prava na zasebna standardiziranja predstavljaju osnove za
njihovo  tretiranje  kao  zasebnih.  Religije  prisutne  u  Bosni  predstavljaju  cjelovite
varijante semitskog iskustva objavljivanja Boga. I pored tog, i judaizam i kršćanstvo – i
istočno i zapadno – i islam s brojnim sinkretičkim sadržajima, imaju ustrojstva koja ih
u konkretnom društvu čine i zatvorenim i otvorenim, te i heteronomnim i autonomnim.

Naznačena složenost bosanskog društva, u koju su uključene i moderne artikulacije
nacija, što znači dijeljenja, rastavljanja i ograničavanja društvenih sadržaja, ostaje u
velikoj mjeri izvan kognitivnih mogućnosti savremenog svijeta. Bosna se čini toliko
zamršenom da za nju nema rješenja koje bi odgovaralo bilo kojoj raspoloživoj shemi
evropskog iskustva. Zato je moguće susresti i  teoretske i praktičke odnose prema
Bosni u najširem rasponu između dviju krajnosti – jedne zagovaranja njene budućnosti
i druge nepovjerenja u njenu održivost.

Taj  paradoks  bosanske  pluralnosti  objašnjava  jednostavna  činjenica  prisutnosti
muslimana kao autohtonog naroda: u cijeloj historiji Evrope oni su vanjski neprijatelji
koje ni teološki ni politički nije moguće uključiti u viziju evropskog jedinstva. U toj
viziji moguće je artikulirati odnose različitih naroda, ali ipak kršćanskih, bilo da je
riječ  o  katolicima i  protestantima ili  pravoslavnim.  To je  pitanje  razgraničenja  ili
uključenja u kojem Jevreji ostaju teološki unutarnji,  a muslimani politički i  vanjski
neprijatelji.

Bitan sadržaj razmatranja predstavljenih u ovome tekstu je analiza i kritika modernih
ideologija. Zato je na samome početku nužno dati nekoliko napomena o ideologiji kao
jednom od ključnih koncepata modernosti. Kada se danas govori o tome konceptu,
valja  odmah  istaknuti  da  njega  takvog  nema  čak  ni  u  devetnaestom  stoljeću  u



5

Spirit of Bosnia - 5 / 39 - 23.01.2026

bosanskoj političkoj retorici, niti u odnosu prema društvenoj zbilji.

Iz  odnosa  teologije  i  prirodne  filozofije  od  sedamnaestog  stoljeća  pa  nadalje  na
kršćanskom zapadu nastala je pojava objektiviziranih koncepata religije i znanosti.
Prvi  je  manje  ili  više  statičan,  s  drugi  kumulativan  i  otvoren.  Znanost  kao
eksteriorizirano i stalno narastajuće tijelo znanja kojem doprinose pojedinci u svim
naraštajima nudi historiju kao jasan i odredljiv razvoj prema cilju u kojem će biti
postignuto potpuno znanje o čovjeku i svijetu. Time je drama pojedinca, kao pitanje
izbavljenja ili ozbiljenja u najvišoj pojedinačnoj mogućnosti, potisnuta i isključena iz
znanstvenog vidika, a drama čovječanstva u historiji, koja ima neosporivu teleologiju,
preuzela vlast nad predstavama o obrazovanju i javnosti, te djelovanju i njegovom
pravdanju.

Znanost kao otvoreni historijski tok razvoja ili napretka utjecala je na razvoj ideologija
prema kojima je moguće dosegnuti savršeni društveni poredak u kojem su ponovno
otkriveni i ozbiljeni ideali naroda. Mit o izbavljenju čovjeka zamijenjen je mitom o
izbavljenju čovječanstva. Izbavljenje čovječanstva, posve smješteno u historiju, više
nije drama pojedinca, jer on u njoj doprinosi toliko malo da je ne određuje. A njegovo
izbavljenje je neznatno važno u odnosu na cijelo čovječanstvo.

Postoji čitav spektar ideologijskih viđenja te teleološki određene historije, ali i njihovih
brojnih hibridnih oblika. Ideologijske elite nisu odvojive od svojih ideologija. Sredstvo
postizanja njihovog cilja je moć u politici, kulturi i ekonomiji. U tome toku, razvoju i
napretku, koji su ideologijski artikulirani, postoje i promjene njihove svijesti o sebi,
odnosa prema vanjskom svijetu, društvima i drugim slikama svijeta. Zato ni ovdje
spominjane  nacionalne  ideologije  srpstva,  hrvatstva  i  bošnjaštva  nikako  ne  treba
shvatiti kao statične kategorije.

U  tim  ideologijskim  konstrukcijama  moguće  je  prepoznati  spektar  sadržaja,  od
liberalizma do konzervativizma, te od nacionalizma do socijalizma. Ti sadržaji utječu
na  političke,  društvene  i  ekonomske  promjene,  ali  i  sami  podliježu  uzvratnim
utjecajima.  Tu  složenu  uzajamnost  nije  opravdano  pojednostavljivati.  Ali,  za
konstrukciju nove slike o osporavanju i  razaranju Bosne potrebno je izdvojiti  one
sadržaje  koji  omogućuju  ocrtavanje  kognitivne  mape  odnosa  razarateljskih  i
graditeljskih  pothvata  u  bosanskoj  društvenoj  pluralnosti.

U  brojnim političkim partijama,  te  pokretima i  vladajućim elitama na  prostorima
slavenskog  juga,  prepoznatljivi  su  i  različiti  i  mijenjajući  odnosi  prema  Bosni  i
Bošnjacima/Muslimanima. Oni se raspoređuju između krajnosti od potpunog negiranja
i do potpunog uključivanja. Ali,  nema ideologijske slike slavenskog juga u kojoj je
društvena  cjelovitost  bosanske  pluralnosti  priznata  uz  uvažavanje  da  u  njoj  kao
integralni sadržaj, neizdvojiv iz cjeline, postoje i Bošnjaci/Muslimani.

1. Osporavanje cjelovitosti

Bosna je demografska, kulturna i povijesna cjelina koju kao takvu osporavaju nositelji
nacionalnih ideologija čiji  su ciljevi velika Srbija i  velika Hrvatska kao nacionalne
države  Srba  i  Hrvata,  koje  se  moraju  proširiti  na  dijelove  bosanske  teritorije.
Pretpostavke o uspostavljanju obuhvatnih granica veće Hrvatske i veće Srbije nisu



6

Spirit of Bosnia - 6 / 39 - 23.01.2026

moguće uz priznanje zbilje bosanske cjelovitosti. Zato obje nacionalne ideologije, i
srpska i hrvatska, rješavaju svoje paradokse pred činjenicom da prisutnosti Srba i
Hrvata u Bosni nisu izdvojive ni kulturno niti demografski, tako da im budu dodijeljeni
dijelovi bosanske teritorije. Valja naglasiti da svim Srbima i svim Hrvatima u Bosni
pripadaju povijesna sudioništva u cijeloj zemlji.

Srpsko, hrvatsko i bošnjačko stanovništvo na cijeloj bosanskoj teritoriji organski je
isprepleteno. Tako je i s kulturnim naslijeđem svih njih. Radi postizanja ideologijskog
cilja  o  teritorijalizaciji  jednog naroda na jednoj  teritoriji  potrebno je  osporavati  i
dekonstruirati tu cjelovitost, te je i razarati. Milorad Dodik, predsjednik Republike
Srpske, političkog entiteta nastalog u ratu protiv Bosne od 1991. do 1995. godine, taj
cilj  2011. godine izriče ovako: “BiH je u ovom trenutku podijeljena zemlja. Nema
hemije koja je može ujediniti, a to potvrđuje i njena istorija. Što se tiče nas, BiH može
da  bude  uspešna  konfederacija  ili  unija  čiji  bi  entiteti  deo  svoje  državnosti  i
nadležnosti preneli na zajedničke organe – kao što su vojska, spoljna i monetarna

politika.” 2

Podijeljenost Bosne je ideologijska konstrukcija koja počiva na nekoliko postavki. Prva
od njih je da ratom uspostavljeno stanje, u kojem su provedena izgonjenja, ubijanja i
razaranja, mora biti prihvaćeno kao nepovratno, te da je, u skladu s tim, politička
ideologija koja se temelji na tome nužnost s kojom se svi moraju pomiriti. Druga je
pretpostavka da demokratska potvrda vladajućih elita na dijelu bosanske teritorije jest
isto što i etična neosporivost tih elita. Treća postavka te konstrukcije je tvrdnja o
nepostojanju bosanske kulturne cjelovitosti. Iako je stara koliko i nacionalni pokreti u
bosanskom okruženju, te kao takva uključena u sve antibosanske programe, ta tvrdnja
nikada se nije mogla osloniti ni na kakav drugi dokaz do li sile i konfabuliranja.

Milorad  Dodik  govori  o  podijeljenosti  koja  je  za  većinu  bosanskog  stanovništva
vještačka,  jer  se  njome  smjeraju  dekonstruiranja  bosanskog  identiteta  većine
stanovništva, i to tako da im budu oduzete i cijela prošlost i cijela budućnost. Podjela o
kojoj je tu riječ nametnuta je nasiljem i zločinom. Njome nije,  a ne može ni biti,
dokinuta kulturna cjelovitost većine bosanskog naroda. Nije, jer nema dijela bosanske
teritorije na kojem ne postoji povijesna prisutnost svih činitelja njene pluralnosti.

I tamo gdje su uništeni stanovnici, njihova greblja, džamije i svi drugi oblici kulturnog
trajanja, pa uspostavljena homogena etnonacionalna prisutnost jednog naroda, valja
posvjedočiti da tu i dalje ostaje neotuđiva baština onih drugih, kojih više fizički tamo
nema. Pretpostavi li se neosporivo pravo na opstanak svih bosanskih kolektiva, nužna
posljedica tog je nemogućnost da oni zaborave svoju kulturnu prisutnost kroz više od
tisuću godina na cijeloj teritoriji svoje zemlje. Ničim i nikada se ta baština ne može
poništiti, jer trajanje naroda znači njegovo pamćenje. Sve dok je tog pamćenja, traje i
narod, pa i tamo gdje je djelomično uništena njegova tjelesna prisutnost.

Koliko god više bude poricana bosanska prisutnost  unutar političkih konstrukcija,
među kojima je Republika Srpska samo jedna od mnoštva pojava, nužnost štićenja
dostojanstva svih koji su u toj prisutnosti postajat će važnija i odlučnija. Republika
Srpska, kao i svaka druga njoj slična pojava, svojim negiranjem kulturne i historijske
neodvojivosti od Bosne djelovat će, zapravo, i protiv sebe i protiv drugih. Ona će, u
skladu s time, ostajati stalno nasuprot onog bosanstva koje ne isključuje nijednu od



7

Spirit of Bosnia - 7 / 39 - 23.01.2026

bosanskih posebnosti, već svakoj od njih nudi idealni okvir koji ništa ne može iscrpsti
ni istrošiti.

Zato  je  netačna  i  tvrdnja  Milorada  Dodika  da  nepovratnu  podijeljenost  Bosne
potvrđuje “i njena istorija”. Istina je, zapravo, posve drukčija od tog. Moguće ju je
otkriti u historijskim zbivanjima. Godine 1918. Bosna je kao politički subjekt nestala.
Na njeno razaranje potrošene su sve mogućnosti koje je imala ondašnja velikosrpska
elita. Ali Bosna je kao pluralno društvo sve to preživjela. Ako se broj ubijenih u toku
Drugog svjetskog rata sračuna u odnosu na ukupan broj pripadnika pojedinih naroda,
postotak ubijenih Bošnjaka/Muslimana, u odnosu na njihov ukupan broj, odmah je iza

istog postotka ubijenih Bosanskih Jevreja. 3

To uništavanje Bošnjaka provođeno je radi stvaranja teritorija s homogenim srpskim
stanovništvom. Takav cilj je precizno reartikulirao Stevan Moljević, jedan od ideologa

četničkog  pokreta  u  toku  Drugog  svjetskog  rata.  4  Ali  Bosna  je  preživjela  i  taj
zločinački pothvat. Od 1991. do 1995. godine na uništavanju Bosne trošena su gotovo
sva raspoloživa sredstva i Srbije i Hrvatske. U tome pothvatu slijeđeni su stari obrasci
dogovora Cvetković – Maček, a tehnike programa Karadžić – Boban bile su istovjetne s
prijedlozima Stevana Moljevića. Ali, ni taj pothvat nije realiziran u skladu s željom
njegovih nositelja.

Prema tome, da bi podijeljenost Bosne bila potvrđena nekom historijom, moraju biti
proizvedene i  zagovarane dvije maštarije.  Prva maštarija je o mogućnosti  podijele
Bosne. A druga maštarija je historija koju u službi te mogućnosti treba proizvesti. Iako
oba pothvata već imaju mnogo godina, ni u jednom od njih nije moguće vidjeti ni kapi
mudrosti,  što znači ništa od smještanja pojava tamo gdje one u skladu sa svojom
naravi moraju biti.

Narodi koji žive na teritoriji Bosne jesu sudionici njene državnosti, ali tako da nijedan
od njih ne unosi neki dio teritorije na kojem je nekad prihvatljivim sredstvima ostvario
svoju isključivu vlast. Gdje god je uspostavljena kao etnička, uz isključivanje prava
drugih, ta vlast je nasilna i antibosanska, pa zato i neprihvatljiva. Koliko god nositelji
te vlasti uvjeravali sebe i druge u realnost svoje imaginacije, nikada njihova vlast ne
može biti i prihvaćena. Ako bi bila prihvaćena, to bi značilo da su zločinci, koji su
progonili i ubijali bosanske ljude, te razarali bosanske političke i kulturne sadržaje, za
što  su  mnogi  od  njih  i  osuđeni,  ipak,  nakon presuda i  smrti,  pobijedili.  Tako se
nerijetko događalo u ranijim slučajevima razaranja pluralnosti balkanskih društava.

Ubice i razaratelji prikazivali su sebe kao spasitelje i graditelje, a one koje su poubijali
i protjerali kao ubice i razaratelje. Zamisao da bi s takvim posteriori konstruiranjem
historijskih slika bilo moguće i  konačno svladati  istinu jest sastavni dio modernih
ideologija, ali nije i ne može biti jamstvo budućnosti čovječanstva kao cjeline. Zato je
ta inverzija, kojom laž postaje istina a dobro zlo, neprihvatljiva i konkretno i općenito.
A pristati  na tu inverziju značilo bi isto što i  dopustit da Hitler i  njegovi zločinci
postignu pobjedu nekad nakon svojih smrti.

Trpljenje nečeg nije isto što i prihvatanje. Zato je besmislena konstrukcija tvrdnja
Milorada Dodika da bosanski  entiteti  mogu prenijeti  dio  svoje  državnosti  negdje,



8

Spirit of Bosnia - 8 / 39 - 23.01.2026

nekada i nekom. Ako mogu vršiti državne funkcije, entiteti ih moraju od nekog primiti.
A nema nikog drugog do bosanske države koja im ih može dati. Ako nije tako, onda su
oni te državne sadržaje oteli u nezakonitim pothvatima ili ih usvojili iz imaginacijskih
konstrukcija svojih vođa. Kada se kaže da je to narodno postignuće, valja vidjeti da se
time narodu zločin pripisuje kao postignuće. Učinak takvog pripisivanja, te nastojanja
da se ono nametne kao svijest naroda, ne jamči i ne može jamčiti nikakvu budućnost
tom narodu. Kada god je neka politika neetična, ona mora djelovati  razorno i  na
pojedince i na narod u kojem je promicana i nametana.

Kada god nije bilo moguće do kraja izvesti plan o podjeli Bosne i prisajedinjenju nekih
njenih  dijelova  u  zamišljene  nacionalne  države,  ratom  postignuto  stanje  je
predstavljano kao privremeno. Za njega su tada tražena imenovanja koja su prikladna
za slijedeći korak u pothvatu razaranja. Tvrdnje o konfederaciji i uniji su uključene u
te pothvate razaranja Bosne. Budući da su etničke teritorije kao posve homogene u
Bosni nemoguće, njih je potrebno ili pretpostaviti ili različitim politikama, uključujući
aparthejd  i  nasilje,  nametnuti  u  svijest  domaćih  i  stranih  ljudi,  a  one  koji  to
onemogućuju prikazati  kao nositelje napetosti  i  sukoba. U tome je naročito važno
osporavanje bosanske kulturne cjelovitosti.

U srpskom nacionalnom programu kulturna baština Kosova je redovno prikazivana kao
jezgra sveg srpstva, pa je,  prema takvome gledanju, nemoguće njeno uključenje i
održavanje u bilo kojoj nesrpskoj državnoj politici. Na drugoj strani, bosanska kulturna
baština, naročito njen muslimanski sadržaj, poricana je, zapuštana i razarana, iako nju
nikako nije moguće svesti na neku izdvojenu i zatvorenu teritoriju unutar bosanske
države. Na cijelom prostoru Bosne svi sudionici bosanskog društva imaju kulturnu
baštinu koju nije moguće ni izdvojiti  niti  ograditi.  Svako teritorijaliziranje etničkih
zajednica uključuje nepokretnu kulturnu baštinu svih drugih. Uključuje je i onda kada
ona bude sama arheologija.

Ta baština je nepovratno uključena u kolektivno pamćenje njenih ljudi. I onda kada je
razorena, onako kako je njen veliki dio sada nakon zločinačkih pothvata antibosanskih
vojski, ta baština pripada Bosni i njenim ljudima. Nije moguće održavanje narodnog
pamćenja bez nje. Fizičko uništavanje kulturne baštine ne znači i prestanak njenog
postojanja u sjećanju preživjelih. A sjećanje je za opstanak naroda često moćnije i
značajnije od tvarnih građevina. Nikakva homogenost etničke teritorije nije moguća
sve dok postoji  sjećanje na uništene sadržaje drugih.  Narodi  nestaju kada izgube
kolektivno pamćenje.

Na Kosovu su srpski nacionalisti nijekali i razarali prisutnost svih drugih. Ta je zemlja
za njih bila jedino srpska, i to u svim svojim sadržajima. Sabere li se sada iskustvo
takve politike,  jasno je da njeni rezultati  pokazuju da je ona de facto antisrpska.
Osporavanje svih drugih, njihovo progonjenje, prisilio ih je na uzvrat kojim je Kosovo
postalo to što je danas. Zato je važno pitanje: Ne radi li protiv svoje budućnosti i elita
čiji je govornik Milorad Dodik?!

2. Teritorijaliziranje hrvatskog, srpskog i bošnjačkog stanovništva u Bosni

Moguće je navesti  mnoštvo dokaza o direktnom i indirektnom poricanju sadašnjih
bosanskih granica, iza čega na različite načine stoje i Republika Srbija i Republika



9

Spirit of Bosnia - 9 / 39 - 23.01.2026

Hrvatska.  Obje  države  nastoje,  preko  svojih  državnih  vlasti,  provesti  integraciju
politike, kulture i ekonomije bosanske, “srpske” i “hrvatske” komponente, te osnažiti
autoritet beogradskih i zagrebačkih vlasti u svemu što se događa s tim dijelovima
općeg srpstva i općeg hrvatstva.

Iz državnih proračuna Republike Srbije i Republike Hrvatske izdvajana su sredstva za
pomaganje srpskih i hrvatskih projekata. Srbi i Hrvati iz Bosne imaju privilegirane
statuse u Republici Srbiji i Republici Hrvatskoj, ali i privilegirane statuse u Bosni, s
obzirom na podrške koje primaju na osnovi etničkog kriterija iz proračuna navedenih
susjednih zemalja. Tako te dvije države direktno i indirektno podržavaju segregaciju
Bošnjaka/Muslimana i njihovo obespravljivanje u državi koja je njihova koliko i njihovih
srpskih i hrvatskih susjeda, građana tog pluralnog društva.

Bosanske  državne  granice  su  u  takvim  odnosima  Republike  Srbije  i  Republike
Hrvatske prema Bosni i priznate i nepriznate. Priznate su kada to odgovara štićenju
dalekoročno  zasnovane  politike  njihovog  nepriznavanja.  Nisu  priznate  u  svim
slučajevima kada to pogoršava slabljenje bosanske državne suverenosti. Miješanja u
unutarnje stvari bosanske države su dio političke (ne)kulture koja prevladava u tim
susjednim državama.  Kada  god  je  nemiješanje  isticano,  ono  je,  zapravo,  potvrda
trajnog miješanja u unutarnja bosanska pitanja.

Kada ponovi mantru o nemiješanju u unutarnje stvari bosanske države te priznavanje
njene suverenosti i neprihvatanje njenog dijeljenja, Boris Tadić, predsjednik Republike
Srbije, tome doda da on priznaje svaki dogovor koji postignu tri naroda i dva entiteta,
u skladu s uređenjem koje proistječe iz Dejtonskog sporazuma. Takav politički stav on
opravdava činjenicom da je Republika Srbija potpisnik i garant Dejtonskog sporazuma.
To su postavke koje se ni  u čemu ne razlikuju od onih koje su isticali  Slobodan
Milošević,  njegov prethodnik  na predsjedničkom mjestu,  i  svi  njegovi  saveznici  u
realiziranju dogovora Miloševića i Tuđmana 1991. godine u Karađorđevu.

Navedene postavke državnih politika Republike Srbije i Republike Hrvatske temelje se
na stanju koje je proizvedeno ratom protiv Bosne. Glavni sudionici tog rata bili su u
Beogradu i  Zagrebu. Kada je rat okončan, tamo su imali  utočište i  zaštitu glavni
zločinci u realiziranju projekta uništavanja Bosne. Predsjednik Boris Tadić govori o
odnosu Republike Srbije prema Bosni kao da te činjenice ne postoje ili kao da su tabu
kojem se niko ne smije primicati. Sadašnja teritorijalizacija etničkih zajednica u Bosni
je  protiv  interesa  svih  njenih  ljudi.  U  njoj  i  s  njome  nije  moguće  ostvariti
jednakopravnost  Srba,  Hrvata i  Bošnjaka i  svih ostalih,  u skladu s principima na
kojima  glavni  zagovornici  evropskog  ujedinjenja  grade  viziju  poželjne  evropske
budućnosti.

Nasuprot  političkoj  retorici  predsjednika  Borisa  Tadića,  procjenjujući  realnost
Republike Srbije i njene državne politike, Latinka Perović određuje državnu politiku
Srbije kao dugotrajni paradoks – država koja ne zna gdje su joj granice. Ona kaže:

Na početku XXI veka, Srbija i dalje ne zna gde su njene granice, realnost
postojanja novih država na Balkanu vidi kao istorijsku improvizaciju; ona
afirmiše državnu strategiju koja je vraća na Garašaninov program, na



10

Spirit of Bosnia - 10 / 39 - 23.01.2026

obnovu  srednjevekovne  države.  Dobar  primer  je  odnos  prema  popisu
stanovništva u zemljama regiona, posebno u Crnoj Gori. Tu se rutinska
stvar diže na nivo koji je neprihvatljiv! Srbima se odavde poručuje: izjasni
se, važno je. Čekajte, za koga je to važno?! Očigledno, popis je shvaćen

kao adut za buduće događaje i buduće odnose. 5

U sad već notornom zapisniku sa sastanka predsjednika Franje Tuđmana s hrvatskim
vojnim zapovjednicima 5. augusta 1995. godine na Brijunima, on kaže: “Znači, idemo
da onda riješimo jug i sjever, razumijete. Prema tome sljedeće godine ćemo imati
Hrvatsku i turizam, a isto tak oslobađamo snage da krojimo granice Hrvatske u Bosni,
razgraničenje. Prema tome, to što sada odluke koje donosimo i provedba tih odluka je

od golemog povijesnog značenja.” 6

Prema Dobrici Ćosiću, nastanak Republike Srpske kao srpske etničke teritorije u Bosni
je, zapravo, velika pobjeda srpstva, za koju je prije svih zaslužan Radovan Karadžić.
Ćosić  u  julu  2008.  godine  piše:  “Karadžićevi  savremenici  u  Srbiji,  oni  drogirani
haškom propagandom i NATO-vskom ideologijom, sporo uviđaju ili još ne uviđaju da je
zaslugom svih boraca i svih komandanata Vojske Republike Srpske, naroda i vodstva
oslobodilačkog pokreta Srba u Bosni i Hercegovini, stvorena prva srpska država preko
Drine. A to je u nizu teških nacionalnih poraza jedna velika pobeda srpskog naroda u

posljednjoj deceniji dvadesetog veka.” 7

Dobrica  Ćosić  je  ushićen  tim  ratnim  postignućem,  i  pored  tog  što  su  njegovi
zagovornici i ozbiljitelji uzrokovali najveće stradanje i razaranje u Bosni u cijeloj njenoj
historiji, i pored tog što su gotovo svi njegovi prvaci optuženi i/ili osuđeni za najgore
ratne zločine. Ćosić ne prepoznaje da je njegovo oduševljenje Republikom Srpskom
zapravo priznanje i štićenje ratnih zločina. Ima li ičeg etičkog u njegovom ushićenju?
Bez stida i odgovornosti Ćosić piše:

Nije  malo  Srba  koji  su  postali  slepi  i  umno  pometeni  da  istorijskim
razumom sagledaju sebe u “vremenu i prostoru”, da shvate da im evropski
“komesari”  i  “eksperti”  ideološki  ispiraju  mozak,  redukuju  identitet,
diktiraju istorijsku svest, nacionalne dužnosti i društvene ciljeve, narodu
koji ima osam vekova svoju kulturu… U toj nametnutoj ali i participiranoj
nacionalnoj  regresiji  mi  još  nismo  postali  svesni  da  posle  ustaškog
genocida i izgona iz Hrvatske i etničkog čišćenja Bosne, posle gubitka
Kosova, otcepljenja Crne Gore za koju smo verovali da u njoj pretežno živi
srpski  narod,  najnepravednijeg i  najneravnopravnijeg rata  u  evrposkoj
istoriji  sa NATO-om i  amerikom 1999. koji  smo, razume se,  izgubili  –
dakle,  posle  niza  nacionalnih  poraza  koji  nisu  samo  posledica  naših
zabluda  i  političkih  grešaka,  imamo  jednu  veliku,  istorijsku  pobedu:
ogromnim žrtvama stvorena je Republika Srpska; ponavljam: prva srpska
država preko Drine koja mora postati demokratska, pravna, civilizovana

država. Njen najznačajniji tvorac je Radovan Karadžić. 8



11

Spirit of Bosnia - 11 / 39 - 23.01.2026

Tim stvaranjem koje, prema Dobrići Ćosiću, rehabilitira ideal osam vjekova srpske
historije,  izdvojen  je  dio  bosanske  teritorije  i  potčinjen  realiziranju  imaginacije  o
srpskoj  teritoriji.  Usporedo  s  time  traje  i  nedovršen,  pa  zato  i  prijeteći,  posao
razdjeljenja  ostatka  bosanske  teritorije  koji  je  određen  kao  Federacija  Bosne  i
Hercegovine.  Iako  Republika  Srbija  i  Republika  Hrvatska  ističu  svoja  priznanja
teritorijalnog  integriteta  države  koja  je  između  njih,  cijeli  pothvat  dijeljenja  je
nastavljen i nakon formalnog okončanja njihovog rata protiv Bosne od 1991. do 1995.
godine. Postoje odlučna zahtijevanja teritorijaliziranja hrvatskog naroda, pri čemu se
taj pothvat realizira u punoj političkoj saradnji dvaju vodstava – jednog iz Republike
Srpske i drugog iz hrvatske političke zajednice.

S tom političkom zajednicom poistovjećuje se Hrvatska demokratska zajednica BiH,
politička stranka koja je organizirana i  od samog početka potčinjena stranci istog
imena  u  Republici  Hrvatskoj.  Tim  poistovjećenjem  ona  isključuje  svako  političko
mišljenje i sudioništvo na bosanskoj političkoj pozornici kao nelegitimno sa stanovišta
hrvatskog  nacionalnog  interesa.  Nema  nikakvog  odvajanja  politike  te  stranke  od
njenog djelovanja u ratu, kada je ona bila infrastruktura razaranja svega bosanskog u
skladu sa spomenutim projektom Milošević – Tuđman.

Obje države, i Republika Srbija i Republika Hrvatska, u skladu sa svojim najvišim
državnim dokumentima obvezale su se na brigu o Srbima i Hrvatima u Bosni. Prema
Ustavu Republike Hrvatske, Hrvati u Bosni su dijaspora prema kojoj država Hrvatska
ima trajne  obaveze.  Republika  Srbija  na  različite  načine  planira  i  realizira  svoju
državnu prisutnost u Bosni. Primjer tog je “Zakon o dijaspori i Srbima u regionu”, čiji

je Nacrt usvojila Vlada Republike Srbije. 9

Teritorijaliziranje Bosne, prema navedenoj zamisli zajedničkog političkog djelovanja
Dodika i Čovića, isključuje Bošnjake/Muslimane iz bosanske cjeline, te ih prisiljava na
teritorijaliziranje,  čime  bi  se,  prema  toj  zamisli,  došlo  do  potrebnih  preduvjeta
dogovora  o  konfederaciji  ili  uniji.  Na  taj  bi  način  bilo  moguće  objasniti  pothvat
nacionaliziranja bosanske baštine. Njeni kršćanski sadržaji su, prema takvoj zamisli,
rastavljivi  na  istočne  i  zapadne,  to  jest  pravoslavne  i  katoličke.  Kada  su  tako
rastavljeni, oni mogu biti dodijeljeni pretpostavljenoj teritoriji homogenog vlasništva.

Bošnjacima/Muslimanima takva mogućnost u cijelosti je osporena, jer oni nemaju i ne
mogu imati nikakav kontinuitet u kulturnom trajanju. Nemaju i ne mogu imati taj
kontinuitet ni u jednom od ideologijskih konstruiranja jedinstvenosti srpske i hrvatske
nacije.  Ukazujući  na  izdvajanje  Bošnjaka/Muslimana  središnjeg  južnoslavenskog
prostora  iz  neupitnih  cjelina  srpstva  i  hrvatstva,  te  tako  na  novo  počinjanje  kao
otcjepljenje, izdaju i pronevjeru svega čemu izvorno pripadaju, Milorad Ekmečić za
priznanje njihovog postojanja, pa tako i njihove anomaličnosti, optužuje jugoslavenske
komuniste. Ekmečić kaže: “Kod muslimanskog stanovništva, u Bosni, raškoj oblasti,
Kosovu, Crnoj Gori i Makedoniji će pobeda masovnog tipa nacionalizma nastupiti tek
iza 1960.  Tada je jugoslavenski  komunizam otvorio ventile stvaranja muslimanske

nacije, izdvajanja muslimana iz onih etničkih okvira u kojima su od XV veka nastali.” 10

U tom ideologijskom obrascu,  kako ga je  formulirao Milorad Ekmečić,  ocrtana je
ključna  postavka  o  Bošnjacima/Muslimanima  u  nacionalističkim  historiografijama.



12

Spirit of Bosnia - 12 / 39 - 23.01.2026

Bošnjaci/Muslimani nemaju i ne mogu imati, prema takvom gledanju, ni dijahronijske
ni  sinhronijske  neprekinutosti  svog  postojanja.  Njihovo  postojanje  je  iskidanje,
prekidanje i raskidanje, koji se događaju u ideologijski postuliranim cjelinama srpstva i
hrvatstva.  Pri  tome se  u  toj  slici  muslimana,  sa  svom paletom njihovih  imena u
evropskom naslijeđu – Arabljani, Ismailićani, Agarjani, Saraceni, Turci, Osmanlije i
tome slično – isključuje svaka mogućnost principijelno zasnovanog toleriranja njih kao
manjine u kršćanskome svijetu.

Kada god i gdje god su muslimani posve uništeni, ti pothvati su u historiografijskim
konstrukcijama prikazani kao legitimno oslobađanje evropske i kršćanske zemlje od
neevropske i nevjerničke prisutnosti stranog i neprihvatljivog tijela. Njihova prisutnost
je  redovno  svođena  na  imaginacijsku  predstavu  o  tijelu  okupatora,  neprijatelja  i
nevjernika. Takvo tijelo predstavljeno je kao jedan ratnik, kao potpuna prijetnja u
borbi za život. Ništa njegovo ne zavrjeđuje preživljenje. U skladu s time, poželjan
odgovor preživjelih Bošnjaka/Muslimana bio je – a takav je ostao i danas – u njihovom
prihvatanju  da  im je  historijski  početak  s  Osmanskom okupacijom,  te  da  su  oni
“orijentalno-islamska”, “osmanska”, “turska” i tome slično kultura ili posljedica.

U takvim konstrukcijama Bošnjaci/Muslimani sudjeluju u odvajanju sebe i svoje zemlje,
sebe  i  svog  jezika,  sebe  i  svoje  države.  Takva  njihova  gledanja  poželjna  su  u
antimuslimanskim dekonstruiranjima bosanske cjelovitosti. Tome dekonstruiranju oni
dopinose kada god prihvataju da u dijahronijsko i sinhronijsko pluralnoj Bosni njihov
udio  može  biti  izdvojen  i  opredmećen.  Kada  god  neko  od  njih  istupi  izvan  tog
ograničenja,  koje je  u cijelosti  određeno osmanskim neprijateljstvom i  razaranjem
kršćanskog trajanja,  on će  biti  optužen za  mistifikaciju  i  posezanje  za  nečim što
Bošnjacima/Muslimanima ne pripada i ne može pripadati.

Tako zamisao o teritorijaliziranju Bošnjaka/Muslimana uključuje i prihvatanje historije
koju konstruiraju razaratelji Bosne: to je zemlja koja njima ne može pripadati, pa ih je
kao  historijsku  anomaliju  u  najboljoj  mogućnosti  potrebno  tolerirati.  Njihova
ravnopravnost nije prihvatljiva, pa im nije dopustivo pravo na demokratski princip
“jedan čovjek – jedan glas”, kako će to ponavljati gotovo svi osporavatelji bosanskog
pluralnog društva.

2. Homogeniziranja oko dva gravitacijska pola

U svim razmatranjima političkih napetosti unutar Kraljevine Srba, Hrvata i Slovenaca,
poslije preimenovane u Jugoslaviju, sve od njenog nastanka 1918. godine, rješavanje
bosanskog  pitanja  shvaćano  je  uvjetom  uspostavljanja  reformirane  Jugoslavije,
federativne republike umjesto karađorđevićevske monarhije. Takva država bi, prema
pretpostavci  njenih  konstruktora  tokom  Drugog  svjetskog  rata,  imala  dovoljno
kohezionih sila da se ne sruši onako kako se to dogodilo njenoj historijskoj prethodnici.

U toj federativnoj konstrukciji Bosna je priznata u svojim historijskim granicama kao
ravnopravna  republika  jugoslavenske  federacije.  Njeni  susjedi,  Srbija  i  Hrvatska,
određeni  su  kao  republike  čije  su  razine  državnosti  jednake  bosanskoj.  U  svim
Ustavima Bosne i Hercegovine ona je određena kao država ravnopravnih naroda –
Srba,  Hrvata i  Muslimana –  i  njenih građana,  i  to  u skladu s  principima koji  su
proklamirani  na  ratnim  sjednicama  Zemaljskog  antifašističkog  vijeća  narodnog



13

Spirit of Bosnia - 13 / 39 - 23.01.2026

oslobođenja Bosne i Hercegovine. Kada se kaže u “njenim historijskim granicama”, to
znači da su te granice obuhvatale većinu područja koja su činila bosansku državu od
njenih javljanja na historijskoj pozornici.

Savremeno bosansko stanovništvo je u najvećoj mjeri genetski povezano kroz gotovo
cijeli  minuli  milenij.  Iako su postojala  doseljavanja  i  iseljavanja,  većina sadašnjeg
bosanskog stanovništva su potomci stare demografske jezgre. Ono je strukturirano u
svoj  religijski  pluralni  oblik,  te potom i  u tri  etnoreligijske skupine,  uglavnom na
osnovi  svog  starog  stanovništva.  U  modernim  planovima  razaranja  Bosne
pretpostavljane su mogućnosti  teritorijaliziranja naroda,  pa su uz tu pretpostavku
nuđena rješenja u obliku konfederacije, unije i konsocijacije.

Prva dva rješenja temelje se na pretpostavci da je moguće teritorijaliziranje etničkih
zajednica koje čine bosansko društvo.  Poticaj  i  koordiniranje tog teritorijaliziranja
dolazi posredno ili neposredno iz Beograda i Zagreba, kao etnonacionalnih središta
svih Srba i svih Hrvata. U maksimalističkim gledanjima na tu mogućnost Bosna se
pretpostavlja  kao  posve  srpska  ili  kao  posve  hrvatska.  U  prividno  realističnijem
gledanju na nju ona je djelomično srpska i  djelomično hrvatska, ali  tako da je ta
djelomičnost svediva na fizičke dijelove bosanske teritorije, dijelove koje nikada niko
nije odredio.  Zato je u pitanje razgraničenja pretpostavljenog hrvatskog i  srpskog
dijela uključena i potreba homogeniziranja tih dviju teritorija tako da one budu spojive
u pretpostavljene nove nacionalne države Srba i Hrvata.

Postizanja tog, u programu Stevana Moljevića, zamišljeno je ovako: cilj – “da stvore i
organiziraju homogenu Srbiju koja ima da obuhvati celo etničko područje na kome
Srbi žive”; način – “preseljavanje i izmena žiteljstva, naročito Hrvata sa srpskog i Srba
sa hrvatskog područja, jedini je put da se izvrši razgraničenje i stvore bolji odnosi

između njih”. 11 Taj postupak su doslovno primjenjivali Slobodan Milošević i Franjo
Tuđman u artikuliranju i vođenju rata protiv Bosne (1991–1995), te u njeg uključili sva
raspoloživa sredstva. Za izvedbu na terenu bili su zaduženi Radovan Karadžić i Mate
Boban, te brojni drugi u organizacijskim strukturama tog zločinačkog pothvata.

Ta teritorijalizacija nije izvediva. Nije, jer su vrlo mali prostori bosanske teritorije na
kojima ne postoji  živa demografska ili  višestoljetna historijska,  što znači  kulturna
prisutnost svakog od sadržaja bosanske društvene pluralnosti. Nije, jer i nakon brojnih
pokušaja nacionaliziranja bosanskih muslimana, oni su ostali u najvećoj mjeri otporni
na promjenu svoje vezanosti za ukupnost bosanskog povijesnog i kulturnog trajanja, i
to u složenoj povezanosti sa svojim neposrednim susjedima.

Tek  s  teritorijaliziranjem  neke  od  bosanskih  etničkih  zajednica  na  nekom  dijelu
bosanske teritorije nastaju nerazrješive poteškoće s pravima te zajednice na dijelovima
bosanske teritorije izvan tog njihovog etniciziranog dijela, ali i s pravima svih drugih
na  toj  njihovoj  etniciziranoj  teritoriji.  Kako  god  bilo  zamišljeno  ili  ostvareno
teritorijaliziranje tri etnoreligijska kolektiva na dijelovima bosanske teritorije, u njemu
mora biti reproducirana slika cjeline. Nema teritorije Bosne u kojoj svi dijelovi njene
kolektivne cjeline nisu prisutni.

Zagovaranu i nastalu razdijeljenost, koja je prvenstveno imaginacijska, potrebno je
institucionalizirati da bi ideologijska slika o dijelovima dobila konkretne oblike. Pri



14

Spirit of Bosnia - 14 / 39 - 23.01.2026

tome  prividna  nemogućnost  demokratskog  usaglašavanja  etničkih  elita  uzrokuje
povlačenje u imaginacijski geto, u kojem se vlast većine priviđa utočištem iz haosa
političkih sukoba u demokratskim institucijama. Nastojanja da takva imaginacija bude
zanemarena  i  pretvorena  u  privid  političke  realnosti  pokazuju  se,  i  moraju  se
pokazivati, kao nemogućnost funkcioniranja države i njenih struktura, zašto je nužno
snažiti imaginaciju o neprijatelju koji je tu, i vidljiv i nevidljiv, i koji onemogućuje
stabilnost i sreću nacije.

Unija je  ime za ekstremnu diobu.  Svakoj  etničkoj  zajednici  moguće je,  prema toj
zamisli, dodijeliti njenu, što znači srpsku, hrvatsku ili bošnjačku, teritoriju. Na tim
etniciziranim teritorijama ostvarivala bi  se,  prema takvoj  zamisli,  potpuna etnička
država sa sposobnošću da se ujedinjuje i  razjedinjuje u naddržavne integracije.  U
takvoj slici bosanska cjelovitost ne postoji. Sve bosansko je, prema takvoj imaginaciji,
sastavljeno, pa je zato i rastavljivo. Nema ničeg bosanskog što ima vrijednost mimo te
zamisli o suverenosti etničke zajednice na njenoj teritoriji.

U nemogućnosti teritorijalne razdiobe u skladu s pretpostavljenim pravom etničke
zajednice, uz težnju da se razriješi pitanje manjih zajednica izvan etnicizirane teritorije
i  očuvaju  etnizicirana  kulturna  dobra,  u  pothvatu  razaranja  bosanske  cjelovitosti
nuđena je i  zagovarana ideja konsocijacije  –  tri  etničke zajednice strukturirane u
zasebne politike koje su i institucionalizirane. Tek iz te razdiobe, koja nije nužno i
teritorijska, bilo bi moguće, prema zagovornicima konsocijacijskog rješenja, izvesti
zajedničke strukture nužne za ujedinjenje.

Sadašnje  države  Republika  Srbija  i  Republika  Hrvatska  nastale  su  na  temeljima
različitih složenih historijskih naslijeđa. Svoje današnje oblike dobile su u toku Drugog
svjetskog  rata,  na  osnovi  odluka  Antifašističkog  vijeća  narodnog  oslobođenja
Jugoslavije. Dijelovi srpskog i hrvatskog stanovništva koji žive u Bosni nisu izdvojivi iz
cjelina srpskog i hrvatskog naroda. Zamisli o svim Srbima u jednoj i svim Hrvatima u
drugoj državi nisu i ne mogu biti realizirane a da to ne uključi razaranja postojećih
povijesnih tkiva na širem prostoru, a naročito u Bosni.

Takva  zločinačka  zamisao  pretpostavlja  osporavanje  i  uništavanje  svake  bosanske
društvene kohezije. Srbe i Hrvate u Bosni treba, prema takvom programu, staviti u
izravan  odnos  s  općim  centrima  cjelovitih  etnosa,  te  ih  podsticati  u  procesima
razgradnje bosanskog društva. Takva razgradnja nužno dovodi do izlučenja bosanstva,
bošnjaštva i muslimanstva kao antisrpskih i antihrvatskih sadržaja koje je opravdano
prezirati, osporavati i  razarati, te i više od tog – uništavati kao prepreke na putu
postizanja cilja nacionalnog ujedinjenja.

Zamisli  i  zagovaranja ujedinjenja svih Srba i svih Hrvata u dvije susjedne države,
prema sada već dugotrajućim programima, ozbiljivi su jedino uz nestanak Bosne kao
države. Nakon iskustva s neuspjehom realizacije tri historijska pokušaja u dvadesetom
stoljeću da se o podjeli Bosne dogovore srpska i hrvatska nacionalna elita – poznatim
kao stvaranje Kraljevine Srba, Hrvata i  Slovenaca 1918, kao dogovor Cvetković –
Maček 1939. i kao plan Milošević – Tuđman 1991. godine – Bošnjaci/Muslimani su
predstavljeni kao ključna prepreka. Svako od njihovih zagovaranja pluralnog društva,
očuvanja  historijskih  postignuća  zajedničkog  života  i  traganja  za  rješenjem  koje
isključuje neravnopravnost predstavljano je kao opasna varka iza koje su antisrpske i



15

Spirit of Bosnia - 15 / 39 - 23.01.2026

antihrvatske namjere.

Srpsko i hrvatsko pitanje u Bosni artikulirano je kao neodvojivo od jednocentrične
zamisli o tim dvjema nacijama. Tako je Bosna između dva politička središta, srpskog u
Beogradu  i  hrvatskog  u  Zagrebu.  Jedinstvenosti  kultura  svih  Srba  i  svih  Hrvata
isključuju  bilo  kakvu  mogućnost  integralnog  bosanstva,  jer  ono  ne  podupire
nacionalna razlučenja. Tako je i s religijskim pripadanjima. Srpska Pravoslavna crkva
je jedinstvena, a središte joj je u Beogradu. Katolička crkva u Bosni je organizirana u
granicama bosanskohercegovačke države, ali je nepojmljiva izvan hrvatske nacionalne
cjelovitosti.

Tako  se  nacionalne  i  religijske  kulture  Srba  i  Hrvata  podudaraju  s  njihovim
crkvenostima. Ostajući izdvojeni iz tih cjelina, Bošnjaci/Muslimani implicitno uzvraćaju
oponašanjem tih dvaju crkvenosti. U gotovo svim svojim organizacijskim sadržajima
današnje stanje “islamske zajednice” odražava stanja u dvjema crkvama, te poseže za
teritorijalnim nadležnostima koje su nepokrivene postojećim crkvenim ustrojstvom.
Takvo  stanje  je  očekivano  i  poželjno  u  dokazivanjima  bosanske  razdijeljenosti  i
nemogućnosti zajedničke države u punom značenju tog pojma.

Doktrinarna neodrživost takve neorganiziranosti Bošnjaka/Muslimana pokazuje se u
višku političke  retorike  religijskih  prvaka i  manjku njihove zaokupljenosti  etičkim
pitanjima onih ljudi koji kao vjerujući dio bošnjačkog naroda žive u pluralnom društvu.
Tako je pravdana politika dva pola. Jedinstvenost srpske i hrvatske nacije, s njihovim
središtima  izvan  Bosne,  ugrožava  Bošnjačko/Muslimansko  posezanje  za  svojim
bosanskim središtem iz kojeg se susjedne države vide kao prostori utjecaja i religijske
vlasti.

4. Muslimani kao drugi

Ivo Josipović, predsjednik Republike Hrvatske, u svome obraćanju papi Benediktu XVI
kaže: “Spremne sudionike oprosta i  pomirenja našao sam i u drugim religijama s
kojima se u Hrvatskoj i u susjedstvu dodirujemo, posebno s pravoslavljem i islamom.”
12 Ta tvrdnja je posve nejasna. Iz nje nije vidljivo o kakvom dodirivanju je tu riječ.
Predsjednik  Josipović  tu  svoju  projekciju  uobličava  u  istome  govoru  ovako:

“Ujedinjenje  Europe  je  u  osnovi  kršćanski  projekt.”  13

Opredmećenje  pravoslavlja  i  islama je  pretpostavka njihovog dodirivanja.  Kada je
domaštano,  takvom dodirivanju  moguće je  pridijevati  svaki  sadržaj  –  i  pozitivni  i
negativni,  i  prijateljski i  neprijateljski,  jer maštanje nema postojan oblik. U njemu
nestaju konkretni ljudi. Oni postaju jednostavno pravoslavlje i/ili islam. Konkretni ljudi
nestaju čak i onda kada pravoslavlju i/ili islamu budu pridjeveni njihovi predstavnici
uosobljeni u kleru ili nekom od njegovih ustrojstava. Tad nestaje odgovornost prema
živim ljudima, što znači i prema njihovim bolima i patnjama, i svakoj krivici za njih.
Njima je moguće priznavati i nijekati prava, pa čak i ime.

Muslimansko stanovništvo sa svime što mu pripada uništeno je na prostoru današnje
Republike  Hrvatske  u  sedamnaestome  i  osamnaestome  stoljeću.  Tamo  je  i  sada
mnoštvo crkava koje  su napravljene od džamija  ili  na  njihovim ruševinama.  Radi
prikaza te tvrdnje dovoljno je spomenuti crkve u Osijeku, Džakovu, Drnišu, Klisu i



16

Spirit of Bosnia - 16 / 39 - 23.01.2026

Imotskom. 14 Uništavanje sveg muslimanstva na tim područjima nije i ne može biti
dodirivanje. Obrasci kojima se o muslimanima u Hrvatskoj govori danas preslikavaju
poimanja drugih kao problema Evrope ili Evrope kao problema drugih.

Muslimani Dalmacije, Slavonije i Like, kada ih je tamo još bilo, nisu bili niotkud došli,
jednako kako to nisu bili ni tamošnji katolici. To je jedno i isto stanovništvo koje je u
različitim vremenima svoje povijesti, u različitim vladavinskim prilikama, usvajalo i
mijenjalo svoja svjedočenja o čovjeku, svijetu i Bogu. Tamo su muslimani nestali, i to
na način koji nijedan čovjek ne može opravdati a da time sebe ne spusti na najnižu od
svih  ljudskih  mogućnosti.  Nestali  su  u  pothvatima ubijanja,  izgonjenja  i  prisilnog

pokrštavanja.  15  Muslimani u današnjoj  Bosni,  kao i  u drugim dijelovima Balkana,
također niotkud tu nisu došli, jednako kako to nisu ni kršćani.

Ako projekt Evropske unije jest kršćanski, kako to ističu mnogi, pa i Ivo Josipović,
ostaju teška pitanja: Šta je onda s Jevrejima i Muslimanima bez kojih nije domisliva
nikakva povijest, ni pozitivna ni negativna, svega tog što danas nazivamo Evropom?;
Ostaju li oni trpljeni stranci u takvoj zamisli Evropske unije?; Bi li to moglo značiti da
će u nekom sutra neko domisliti proširenje te logike: budući da je kršćanstvo u svim
svojim bitnim sadržajima neodvojivo od Krista i zemlje njegovog rađanja i uzdizanja, te
od pologa njegovih rodnih predaka, hoće li neko u nekome sutra i Kršćanima u Evropi
dodijeliti bivanje strancima?

Iako  je  prostor  današnje  Republike  Hrvatske  ne  baš  davno  nazivan  Dalmacijom,
Hrvatskom i Slavonijom, nerazborito bi bilo koristiti  tu činjenicu onako kako Mile
Lasić govori o Bosni i Bošnjacima/Muslimanima: “Možda se samo u ovom kontekstu
dade objasniti  kako se uopće uspjelo uvjeriti  ponosne Bošnjake-Hercegovce da su
Bosanci iz Hercegovine, a ne Hercegovci iz BiH. Netko je, dakle, masovno uvjerio
hercegovačke Bošnjake da je došlo vrijeme da se u ime viših interesa odreknu bliske

im atribucije iz imena Zemlje i vlastitog identiteta.” 16

Ni na koji način Mile Lasić ne dovodi u pitanje konstruiranje srpske i hrvatske nacije
na  bosanskom  prostoru  iz  predmodernog  zapadnog  i  istočnog  kršćanstva,  već
kategorijama Srbin i  Hrvat  neizravno dodjeljuje  primordijalnu vrijednost  koja  kao
takva transcendira i horizontalno i okomito sve bosansko. Njegova briga osnovana na
konstrukciji o nekome koji je uspio uvjeriti Bošnjake iz Hercegovine da su nešto mimo
imaginacija  Mile  Lasića,  čini  se,  ne  bi  ni  postojala  da  oni  kažu  kako  su  samo
Muslimani.

Paradoks  Hercegovine  kao  područja  koje  se  naziva  tako  prema  imenu  velikog
bosanskog vojvode Stjepana Vukčića Kosače, koji je postao tabu, preživljava i u viziji
Mile Lasića o Herceg-Bosni. Lasić kaže: “Herceg Bosna je u danom trenutku primarno

bila odgovor na velikosrpsku agresiju i to se jednostavno mora priznati.” 17 Nema ničeg
u Herceg-Bosni što i primarno i sekundarno nije uključivalo potpuno uništenje svega
muslimanskog na tim područjima, na područjima gdje je uspostavljena fašistička vlast
s tim imenom. Prema tome, primarna narav Herceg-Bosne o kojoj govori Mile Lasić
može  biti  opravdana  jedino  na  osnovi  premise  o  Muslimanima  kao  suvišnoj  i
neesencijalnoj prisutnosti u kršćanskom tijelu.



17

Spirit of Bosnia - 17 / 39 - 23.01.2026

Kada bi se ti stanovnici Bosne u njenoj historijskoj ukupnosti određivali samo kao
Muslimani, i to iz svih onih područja koja su politički i kulturno povezana s cjelovitim
bosanstvom, jedino bi ih tada bilo moguće prihvatiti, ali kao neosvijšćene Srbe i/ili
Hrvate, jer kao takvi ne mogu polagati pravo ni na jedan jezik do onaj u koji se mogu
uključiti,  niti  pravo na ijednu zemlju do na onu koja je podijeljena između Srba i
Hrvata kao njihov etnički prostor. Njihovo opkoljenje bi bilo dovedeno do apsurda
bezizlaznosti koji je razrješiv jedino u milosti onih koji su oko njih. Episkop Grigorije
veli: “I danas su, kao i u ratu, bosanski muslimani u nekom smislu opkoljeni. S jedne
strane, od Hrvata, okrenutih Hrvatskoj, a s druge strane od Srba koji vole Srbiju. I,
normalno je da bosanski muslimani osjećaju grč i da mi moramo raditi da se taj grč
otklanja.  A uvijek je tako:  kako se kaže,  treba ući  u cipele drugog, da bismo ga

razumjeli.” 18

Ta opkoljenost je politička, kulturna i ekonomska, ali ne kao jednostavna volja Srba i
Hrvata u državi koja im pripada kao i Bošnjacima/Muslimanima. I Republika Srbija i
Republika Hrvatska djeluju, u skladu sa svojim ustavnim poretkom, kao zaštitnici i
pomagači dijelova srpskog i hrvatskog naroda koji žive u istoj državi u kojoj su ustavno
jednakopravni s Bošnjacima/Muslimanima i Ostalim. Posljedica takve zaštite i brige je
nužna nejednakopravnost Bošnjaka/Muslimana i njihovo egzistencijalno ugrožavanje.
Da  bi  ta  očita  činjenica  bila  prikrivena,  potrebno  je  neprestano  obrtati  vidik  –
Bošnjaci/Muslimani ugrožavaju svoje susjede, pa je svaka negativna vijest o njima ili o
bilo  kome  ko  bi  s  njima  mogao  biti  povezan  poželjna  činjenica  u  konstruiranju
ideologije antibosanstva.

5. Širi geopolitički okvir

U državnoj politici Srbije jasno je podržavanje izdvajanja dijela Bosne, koji je u ratu
protiv  te  zemlje  nazvan Republikom Srpskom,  te  potom u Dejtonskom ugovoru i
prihvaćen kao činitelj  ustavnog poretka. Tim podržavanjem Republika Srbija snaži
svoju ulogu matične zemlje oko koje će biti izgrađena pretpostavljena država za sve
Srbe.  Predsjednik  Republike  Srbije  Boris  Tadić  rekao  je  3.  juna  2011.  godine  u
intervjuu  za  Frankfurter  Allgemeine  Zeitung:  “Ako  smo  pragmatični,  možemo da
rešimo probleme. Ne kažem da je velika Albanija sjajno rešenje. Ne verujem ni da je
velika Srbija  dobro rešenje.  Baš kao što sam protiv  podele Bosne.  Ja  sam protiv
politike  stvaranja  većih  država.  Ali  dozvolite  nam  da  pokušamo  da  pronađemo

izvodljiva rešenja za probleme.” 19

Velika ili  veća Srbija u odnosu na sadašnju Republiku Srbiju može nastati  jedino
njenim širenjem na teritorije susjednih država – Bugarske, Makedonije, Kosova, Crne
Gore,  Bosne  ili  Hrvatske.  Budući  da  predsjednik  Tadić  spominje  veliku  ili  veću
Albaniju, njeno nastajanje moguće je jedino na štetu njoj susjednih država – Grčke,
Makedonije,  Kosova  i  Crne  Gore.  Republika  Srbija  ne  priznaje  državu  Republika
Kosovo.  Ona tu državu smatra svojom državnom teritorijom. Zahtjev predsjednika
Tadića da im se “dopusti da pronađu izvodljiva rešenja za probleme”, spomenut uz
isticanje pitanja velike Albanije i velike Srbije, uključuje i značenja pred kojima nije
dobro ostati ravnodušan.

Uz zahtjev predsjednika Tadića valjalo bi i njega i sve kojima se on obraća upitati: S



18

Spirit of Bosnia - 18 / 39 - 23.01.2026

kime i kako bi bilo moguće razgovarati o velikoj Albaniji i velikoj Srbiji? I potom: Zašto
su  ta  dva  pitanja  povezana?  O  velikoj  Srbiji  i  velikoj  Hrvatskoj  razgovarali  su
predsjednici Slobodan Milošević i Franjo Tuđman 1991. godine u Karađorđevu, pa se
dogovorili da najgorim mogućim sredstvima – ubijanjima i progonima, te strašenjima i
razaranjima – realiziraju svoje historijske snove o velikoj Srbiji i velikoj Hrvatskoj.
Odrazi  tog su i  danas u zapriječenosti  bosanske države,  mnoštvu još neiskopanih
leševa, te dogovorima i saradnjama Dragana Čovića i Milorada Dodika u konstruiranju
bosanske države u skladu s naslijeđem Miloševića i Karadžića, na jednoj, te Tuđmana i
Bobana, na drugoj strani.

Predsjednik Narodne skupštine Republike Srpske Igor Radojčić kaže: “Po mnogo čemu

BiH više liči na Bliski istok nago na Evropu.” 20 Radojčić za političku krizu koja, prema
njemu, traje od 1991. godine kaže: “Svi koji računaju na neka strateška pomeranja
koja  bi  dovela  do nekih  promena u BiH nisu u  pravu.  Bez snažne međunarodne
intervencije, ništa se neće promeniti. Domaći politički faktori, zbog suprotstavljenih
političkih  stavova,  ne  mogu  postići  suglasnost.  A  međunarodna  zajednica  danas

grčevito brani Dejtonski sporazum, jer ne vidi nikakvo drugo rešenje.” 21

U konstruiranju tvrdnje o nemogućnosti Bosne kao normalnog pluralnog društva Igor
Radojčić nudi imaginaciju o sličnosti sadašnjih prilika u Bosni s onim na Bliskome
Istoku. Ništa u toj tvrdnji nije jasno, jer je različitih pojava na Bliskome Istoku toliko
mnogo da bi u iznijetoj tvrdnji svako mogao domisliti sliku koja mu treba – Libanon i
Sirija, Jordan i Saudijska Arabija, te Gaza, Zapadna obala, Jerusalem i Izrael. Kako i
zašto bi Bosna mogla sličiti na neku od tih pojava ili na sve njih zajedno? Da li Radojčić
zna išta o tome kako je nastalo, pa se potom pokazalo i kao pogrešno, geopolitičko
imenovanje tog prostora kao Bliskog Istoka?

Moglo bi se pretpostaviti da Igor Radojčić želi poručiti onima koji ga slušaju da je
problem Bosne sličan nekom od dalekih sukoba, koje on nejasno imenuje Bliskim
Istokom, zato što u toj zemlji žive i muslimani. U tome se on ni u čemu ne razlikuje od
svih nositelja velikosrpske ideologije u posljednjih dvije stotine godina. Muslimani su u
središtu pitanja o srpskoj nacionalnoj državi. Tamo gdje ta država bude uspostavljena,
čim  se  domogne  dovoljno  moći,  Muslimani  moraju  nestati,  pri  čemu  su  u  tome
nestajanju predstavljeni kao krivci, a oni koji taj projekt provode kao žrtve.

Bosansko pluralno društvo je u svom najbitnijem sadržaju ideal ujedinjenja Evrope.
Nema ničeg sličnijeg poželjnoj Evropi, onoj zajednici naroda koja je tako imenovana,
od bosanskog povijesnog trajanja: ljudi različitih pripadanja s principijelnim pravom
na njih; politički poredak u kojem je svaki pojedinac jednak pred zakonom i jednako
odgovoran za djelovanje tog poretka; gradovi u kojima javni prostor pripada jednako
svima, iako vidike tih gradova označavaju i samostani i crkve i sinagoge i mesdžidi.

Jasno  je  da  će  ta  tvrdnja  uznemiriti  većinu  vjernika  uobičajenih  historiografskih
konstrukcija o užasu turskog ropstva. U tome užasu je, ipak, opstajao i opstalo barem
principijelno pravo na preživljenje, što neosporno svjedoče gradovi u kojima konačna
presuda nije bila na “nacionalnim osloboditeljima”. A nakon tih osloboditelja nigdje –
doslovno nigdje! – nisu preživjeli ni Muslimani niti njihovo kulturno naslijeđe. A to
preživljenje, kao sine qua non svake ljudskosti, jest u bosanskome idealu koji je davno



19

Spirit of Bosnia - 19 / 39 - 23.01.2026

uspostavljen, ali kao takav ostao neiscrpljiv. Nijedna njegova povijesna realizacija, pa
tako i  nijedan od nedostataka u njoj,  ne umanjuje njegovu perenijalnu vrijednost:
pravo  na  različitost  i  nepovredivost  dostojanstva  svakog pojedinca  imaju  jednaku
vrijednost u svim vremenima i na svim mjestima.

6. Bošnjačka krivica

Ratom protiv Bosne proizvedeno je stanje koje se želi politički opravdati, te svaku
njegovu  promjenu  prema  rekonstruiranju  i  normaliziranju  bosanske  političke
cjelovitosti prikazati kao bošnjačko zavjereničko djelovanje koje ugrožava opstanak
države. Milorad Dodik kaže: “BiH isključivo može da opstane ako se poštuju prava RS
dobijena Dejtonskim sporazumom. I Bošnjaci bi trebalo da prigrle Dejtonski sporazum

i tako sačuvaju BiH. Ovako, kako oni rade, to je najbolji put da se ugasi ova zemlja.” 22

Uvjet za opstanak bosanske države je, prema Miloradu Dodiku, njeno potčinjavanje
Republici Srpskoj kao kategoriji koja u svemu presuđuje: “Odavno nemamo potrebu da
uplakano Sarajevo tešimo dobrim poklonima. Mi od Sarajeva samo tražimo da poštuju

naša ustavna prava onoliko koliko i mi poštujemo BiH.” 23

Kako je vidljivo, ratom proizvedenom stanju dodijeljena je primordijalna valjanost, pa
bi  sve  ostalo  iz  bosanske  cjelovitosti  moralo  biti  rekonstruirano  tako  da  bude
potčinjeno  hijerarhiji  te  konstrukcije.  U  takav  ideologijski  vidik  uključeno  je
antimuslimanstvo kao sadržaj  svih  balkanskih  nacionalnih  ideologija.  U izdvajanju
Bošnjaka/Muslimana kao opasnih drugih postoji, prema toj ideologijskoj imaginaciji,
ona opasnost koju je moguće savladati jedino institucionaliziranjem podjele.

Takva podjela nije samo sinhrona politika koja vodi prema konfederaciji  ili  uniji  –
varijanta tog je konsocijacija – već je i dijahronijska. Cijelo muslimanstvo je izdvojivo u
svakome  smjeru.  Ono  je,  prema  gotovo  svim  evropskim  etnonacionalnim  i
etnoreligijskim ideologijama i  njihovim različitim surogatima,  strano tijelo  nasilno
umetnuto u primordijalni “kršćanski projekt Evrope”.

Gotovo da i nema izuzetaka u predstavljanju Muslimana kao pojave koja nastaje izvan
evropskih  kulturno-historijskih  procesa.  Uspostavljanje  Osmanske  imperije  na
područjima  Jugoistočne  Evrope  je  u  nacionalnim  konstruiranjima  historije
predstavljano  kao  to  umetanje.  Nasuprot  tome  je  očita  i  neprijeporna  logika
bosanskomuslimanske kulture kao posve integriranog toka unutar cjeline u kojoj ona
nastaje  i  traje.  Ideologije  diskontinuiteta  su  uspostavljene  na  imaginacijama  o
utjelovljenim kršćanskim trajanjima, na jednoj, i “islamu” kao umetanju, na drugoj
strani, koje nije moguće vidjeti ni u kakvoj kulturno-historijskoj cjelovitosti. I ne samo
to. Umetanje je ideologijski prikazano kao nečisto i opasno, kao dvostruka prijetnja – i
vanjska i unutarnja.

Petar Petrović Njegoš nasljeđuje i usvaja antimuslimanske sadržaje evropskog odnosa
prema drugim i drukčijim. On u Gorskom vijencu pjeva:

Udri za krst, za obraz junački,
ko gođ paše svijetlo oružje,
ko gođ čuje srce u prsima,



20

Spirit of Bosnia - 20 / 39 - 23.01.2026

hulitelje imena Hristova
da krstimo vodom ali krvlju!
Trijebimo gubu iz torine!
Nek propoje pjesna od užasa,

oltar prâvî na kamen krvavi! 24

Taj  obrazac,  ma  koliko  arhaičan,  prisutan  je  i  u  političkim  ideologijama  koje
zagovaraju etnički i religijski nacionalisti i ovog doba. Budu li uspoređene naracije
ideologa rata protiv Bosne, koji je doveo do Dejtonskog sporazuma, nije teško ustvrditi
da su njihovi arhetipovi jednaki Njegovševim. Varijacije tih naracija su osnova istupa
Slobodana Miloševića, Radovana Karadžića i gotovo svih drugih koji su sudjelovali u
najnovijim progonima i ubijanjima Bošnjaka/Muslimana.

“Guba” je bolest  koja se kao razorna nečist  nameće na zdravo tijelo.  “Torina” je
ograđeni prostor kojim njegov vlasnik okuplja i štiti svoje stado. Na to stado izvana
mogu napadati lupeži i vuci. Ali guba dolazi nevidljivo i stado razara iznutra. “Trijebiti”
znači čistiti zdravo stado od napasti koja je izvana unijeta u njega kao nečist ili bolest.
A to je moguće potpunim zatiranjem svega što se ogubalo ili bi takvo moglo biti. U toj
metafori o Muslimanima sadržana je dvostruka osuda. Prema prvoj, oni su vanjski
neprijatelji, oni koji na kršćanski prostor dolaze kao osvajači i rušitelji. Prema drugoj,
oni proizvode prodor u samo tkivo kršćanske zajednice, te su njegova unutarnja nečist
ili bolest.

Navedeni obrazac o gubi i  torini  pokazuje se u različitim oblicima u savremenim
tumačenjima bosanskih prilika. Nijedno zagovaranje bosanske cjelovitosti, što znači
političkog jedinstva s pravima na pojedinačne i kolektivne različitosti, nije prihvatljivo,
jer se u etničkim i religijskim isključivostima ono smatra “muslimanskim”. Prihvatljivo
je samo ono političko ponašanje Bošnjaka/Muslimana koje je u cijelosti prost uzvrat na
srpske i hrvatske političke programe.

U tome uzvratu  Bošnjaci/Muslimani  također  ističu  pravo  na  etničku  ili  religijsku
teritoriju na kojoj imaju nadmoć. Takvim zahtjevom oni potvrđuju optužbe srpskih i
hrvatskih nacionalista: pluralno bosansko društvo nije moguće, jer je ono muslimanski
pothvat u kojem će primjenom načela “jedan čovjek – jedan glas” biti potčinjeni svi
nemuslimani. Nema političkog odgovora kojim bi Bošnjaci/Muslimani mogli ugoditi
srpskim i hrvatskim nacionalistima. Krivi su kada se zalažu za jedinstveno bosansko
društvo u kojem su jednaka pojedinačna i kolektivna prava svih njegovih sudionika, i
kada je pravo svakog pojedinca i  svakog kolektiva zajamčeno na cijeloj  bosanskoj
teritoriji. Krivi su i kada prihvate to što u bosanskoj cjelovitosti zahtijevaju oni koji ih
okrivljuju. Obje njihove krivice su, zapravo, pothvat razaranja bosanske cjelovitosti
radi  konstruiranja  nekih  novih  političkih  cjelina  koje  će  biti  povezane  sa  svojim
vanjskim središtima.

Tako se svaka bošnjačka politika nalazi  u šizofreničnoj  rascijepljenosti:  da bi  bilo
osigurano  pravo  na  preživljenje  u  muslimanstvu,  valja  biti  nemusliman;  kada  je
bošnjačko djelovanje  nemuslimansko i/ili  antimuslimansko,  ono je  u  očima drugih
opasna zavjera. Na taj paradoks nema uvjerljivog odgovora. Nije ga moguće naći mimo
nužnosti  artikuliranja  bošnjačke/muslimanske  političke  filozofije  u  kojoj  bi  etički



21

Spirit of Bosnia - 21 / 39 - 23.01.2026

razlozi za bosansku cjelovitost bili uvjerljivi i posve usklađeni s najboljim iskustvom
svijeta.

7. Čuvanje ratnih postignuća

Milorad Dodik, predsjednik Republike Srpske, kaže: “Ovde nisu problemi ni Srbi, ni
Hrvati, ni Bošnjaci. Ovde je problem realnost. Ovde je nemoguće graditi društvo koje
bi funkcionisalo po principu ‘jedan čovek – jedan glas’. To bi neminovno obezbedilo
majorizaciju i aroganciju najbrojnijeg bošnjačkog naroda. BiH jedino može sačuvati
kompromis koji predstavnici tri naroda postignu na nivou države, pod uslovom da ti

predstavnici budu iz najsnažnijih stranaka iz sva tri naroda.” 25

Da je tu riječ o endemskom nacionalizmu, kojem je antimuslimanstvo princip, jasno se
vidi i u najjednostavnijoj analizi političkih okolnosti u koje je navedeni iskaz postavljen.
Republika Srpska je zamišljena i ratom realizirana srpska većina na teritoriji koja, i
historijski  i  ustavno,  jest  prostor  nerazdjeljive  pluralne  političke  prisutnosti  Srba,
Hrvata i Bošnjaka. Na toj teritoriji vrijedi načelo “jedan čovjek – jedan glas”, jer su tu,
prema navedenom iskazu, Bošnjaci/Muslimani manjina nad kojom vlada ideologijska
većina. Tako je Bošnjacima/Muslimanima dodijeljena nepopravljivo manja vrijednost,
te i posljedična nespojivost s etički osnovanom demokracijom. Oni mogu biti tolerirani
jedino kao manjina, i to iz nužde.

U  spomenutom  političkom  viđenju  Milorada  Dodika  Republika  Srpska  je  ratom
nacionalizirana teritorija na kojoj su Hrvati i Bošnjaci zauvijek majorizirani. Njihova
kulturna baština i povratak nisu, prema takvom mišljenju, za njih značajni. Zato je
važno – s pozicija ozbiljene obespravljenosti  Hrvata i  Bošnjaka na cijeloj  teritoriji
Republike Srpske – podržavati nepovjerenje i sukob Hrvata i Bošnjaka, jer samo tako
projekt Milošević – Tuđman može opstati.

Da je tako, potvrđuje i izjava Borisa Tadića, predsjednika Republike Srbije: “Možda je
vama neobično  da  baš  ja  pominjem hrvatsko  pitanje  ovdje  u  Bruxellesu,  ali  kao
predsjedniku Srbije meni je stalo i do Hrvata koji žive u BiH, jer oni u velikom broju
napuštaju tu zemlju.” Tadić je u istom istupu precizirao da je ranije u BiH bilo 800.000
Hrvata, a sada ih je 500.000, pa rekao: “To je nevjerovatan, vrlo opasan proces, jer bi
moglo da se desi da u BiH ostanu samo dvije etničke grupe. Zato moramo naći rješenje
za pitanje bosanskih Hrvata. Kad Hrvatska uđe u EU, Hrvati iz BiH mogli bi imati

motiva da napuste svoju zemlju i odu u Hrvatsku.” 26

Instrumentaliziranje hrvatskog pitanja u Bosni je sastavni dio velikosrpske ideologije.
Njegovi praktični iskazi su, pored ostalog, i tri već spomenuta antibosanska politička
dogovora – prvi 1918, drugi 1939. i treći 1991. godine. Sva tri dogovora predstavljena
su  kao  historijski  pothvati  rješenja  srpskog  i  hrvatskog  pitanja  u  Bosni.  Njihove
posljedice su tri katastrofe svih stanovnika te zemlje. Na temeljima i prvog i drugog i
trećeg dogovora nastala je Republika Srpska kao srpska etnička teritorija na kojoj su
svi ne-Srbi ili potčinjeni velikosrpskoj ideologiji ili izgnani ili poubijani.

Predsjednik Boris Tadić o toj posljedici ratova protiv Bosne ništa ne kaže. Njegov
utjecaj na Republiku Srpsku je neosporan, ali u njegovim političkim konstrukcijama
nema ničeg do nastavka štićenja tog “najvećeg postignuća srpske nacionalne politike u



22

Spirit of Bosnia - 22 / 39 - 23.01.2026

20. stoljeću”, kako Republiku Srpsku određuje Dobrica Ćosić. Njih kao da se ne tiče
činjenica da je upravo to “postignuće” u samom korijenu najveće tragedije bošnjačkog
i hrvatskog naroda u istom tom stoljeću. Iz tog je jasno da politike o kojima govore
Dodik,  Tadić  i  Ćosić  nemaju  nikakvo  etičko  utemeljenje.  Naprotiv,  one  su  posve
neetične. Zato su – sviđalo se to njima ili ne sviđalo – uz svoje bivanje antibošnjačkim i
antihrvatskim  istodobno  i  antisrpske.  Hoće  li  oni,  ili  bilo  ko  drugi,  takvim
odvjetništvom  Republike  Srpske  skinuti  s  njenih  leđa  presuđene  zločine  njenih
utemeljitelja?

Nije  teško pokazati  da  je  Tadićeva briga za  Hrvate  u  Bosni  samo način  štićenja
razornih  posljedica  srpske  nacionalne  politike.  On  je  u  tome  posve  saglasan  s
predsjednikom  Miloradom  Dodikom.  Tako  se  u  amebičnome  obliku,  ali  ipak  na
prepoznatljiv način, nastavlja razgradnja bosanske cjelovitosti u djelovanju Beograda i
Zagreba kao polova nacionalne politike svih Srba i svih Hrvata, te traganje za onim
oblicima bosanskog problema kojim bi taj dugoročni pothvat bio pravdan i podupiran.

Fra Luka Markešić, predsjednik Hrvatskog nacionalnog vijeća, o tom istom pitanju 3.
jula 2011. godine kaže: “Prema informaciji Katoličke crkve, u BiH ima sada 435.000
katolika, koji su većina Hrvati. Prije rata su ih bila 760.852 (po popisu 1991). Gdje su
sada  325.852  Hrvata,  koja  su  potpuno  potonula  u  zaborav,  zaslugom  uglavnom

katastrofalnoj politici HDZ-a?! Tako je slično i s onima koji su prije otišli izvan BiH.” 27

Ako  dogovori  Cvetković  –  Maček  i  Milošević  –  Tuđman,  te  ratovi  za  njihovo
realiziranje, nisu uzrok demografskog razaranja hrvatske prisutnosti u Bosni; ako u
tome nema odgovornosti ni Republike Srbije ni Republike Hrvatske – misli se i na one
ranije  krivice  i  na  sadašnje  čuvanje  postignuća  zločinom;  ako  strukture  koje  su
izgrađene u  tim pothvatima,  te  potom ugrađene u  sadašnju  političku  arhitekturu
zemlje, nisu u osnovi bosanske tragedije, onda ostaje samo još jedan razlog kojim se
može opravdati to stanje za koje su hipokrizijski zabrinuti nasljednici Miloševićeve i
Tuđmanove politike – muslimanski bauk kojim je moguće direktno i indirektno sve
objasniti.

Baveći se pitanjem sudbine svoje zemlje u njenoj ukupnosti, fra Luka Markešić ukazuje
odlučno da je zbilja posve drukčija, te da sadašnje stanje nije nastalo iz ideologijskih
konstrukcija, već iz njihovog nasilnog provođenja na bosansku cjelovitost. Markešić
kaže:

Što se tiče uopće podjele BiH na entitete, to je posve pogrešna politika,
nastala kao posljedica prošlog rata ovdje.  Naime,  podjela BiH na dva
entiteta  je  protivna  geografskoj  prirodi  i  povijesti  zemlje,  te  je  takvo
uređenje  države  nefunkcionalno,  nepravično  i  nedemokratično  za  sve
narode  i  građane.  Njime  se,  naime,  provodi  diskriminacija,  te
onemogućuje  ravnopravnost  i  zajedništvo  naroda  i  građana  BiH,  što
pogađa posebno Hrvate kao manji konstitutivni narod raspršen na cijelom
teritoriju  države.  Troentitetsko  uređenje,  pak,  BiH  je  još  gore  od
dvoentitetskog, koje je također nepravično i  nefunkcionalno za Hrvate
naseljene različito u cijeloj BiH. Takvo ustavno uređenje BiH bi većinu
Hrvata pretvorilo u nacionalnu manjinu u entitetima drugih dvaju naroda,



23

Spirit of Bosnia - 23 / 39 - 23.01.2026

dovelo  u  izolaciju  u  samom  hrvatskom  entitetu,  a  potom  potaknulo
iseljavanje i nestanak, što se i sada već događa. Niti jedan narod u BiH ne
može  prihvatiti  život  neravnopravnosti  pod  isključivom  vlašću  ili

dominacijom  drugoga  naroda.  28

Uz Markešićeve zaključke valjalo bi dodati da zločin uništavanja Bosne kao kulturne i
političke cjelovitosti ima dugo trajanje, pri čemu su erupcije ubijanja, progonjenja i
razaranja  samo  njegovi  najvidljiviji  iskazi.  Takav  zločin  nije  moguć  bez  cjelovite
strukture koja uključuje zločinačke elite, zločinačke ideologije, zločinačke organizacije
i neposredovane vršitelje zločina. Učinci tog zločina tiču se svih bosanskih ljudi, a
najviše, dalekoročno i etički gledano, onih koji ih vrše.

Neupitnost Republike Srpske je postulat srpske nacionalne politike. Povratak Hrvata u
Republiku Srpsku nije, u vidiku te politike, pitanje koje bi trebalo postavljati vodstvu te
ratne tvorevine. S druge strane, i beogradska i zagrebačka i banjalučka i mostarska
politička vodstva simfonijski  ističu problem odnosa Bošnjaka i  Hrvata u kojem su
hrvatski interesi kataklizmično ugroženi. Ivica Lučić o toj shemi odnosa u Bosni i
Hercegovini piše:

Korijeni su međunacionalnih trvenja i sukoba u BiH neriješeni nacionalni
odnosi. Najveći dio bošnjačke političke elite vidi BiH kao svoju nacionalnu
državu, s time da među njima postoje razlike u načinu viđenja uređenja te
države. Srpska politička elita nastoji očuvati i učvrstiti Republiku Srpsku,
dok se hrvatska politička elita bori  za očuvanje identiteta i  političkog
subjektiviteta.  Hrvati  u  BiH  čak  su  izgubili  mogućnost  biranja  svojih
političkih predstavnika. Bošnjacima je jasno da više nije moguće “ukinuti”
Republiku Srpsku pa su sve više suprotstavljeni Hrvatima u Federaciji
BiH. Logika je jasna, ako ne mogu napraviti svoju nacionalnu državu od
cijele BiH, mogu barem svoj nacionalni entitet od Federacije BiH. U tom
kontekstu treba razumjeti i Lagumdžijinu izjavu da će od Federacije BiH
napraviti Zapadnu Njemačku, kao i ukupnu politiku koju provode stranke
tzv. Platforme predvođene crveno-zelenom koalicijom SDP/SDA. To je bit
problema hrvatsko-bošnjačkih odnosa danas, o čemu bošnjačka elita ne
želi govoriti niti razgovarati. Onaj tko na to upozori, mora računati na

tsunami bijesa i mržnje. 29

Iz  ta  tri  stava izvediv  je  zaključak:  Bošnjaci/Muslimani  su  razlog neprimjenjivosti
principa “jedan čovjek – jedan glas”. Nikada se niko nije usudio objasniti zašto bi
moralo biti upravo tako. Taj neiskazani razlog je jasan: Bošnjacima/Muslimanima ne
može se priznati ista razina ljudskosti koju drugi imaju. Zato je rješenje hrvatskog
pitanja, o kojem se tako strasno brinu i Tadić i Dodik, u teriotorijaliziranju hrvatske
zajednice, i to tako da i oni, jednako kao i Srbi, na svojoj teritoriji imaju mogućnost
primjene principa: “jedan čovjek – jedan glas”.

Da su i zločini dobro i prihvatljivo sredstvo realiziranja nužnosti da načelo “jedan
čovjek – jedan glas” treba biti primijenjeno samo tamo gdje su Bošnjaci/Muslimani



24

Spirit of Bosnia - 24 / 39 - 23.01.2026

manjina, jasno je iz Dodikovog neustegnutog govorenja o tome povodom Vidovdana,
krsne slave Vojske Republike Srpske, 28. juna 2011. godine: “Vrijeme je pokazalo da
smo bili u pravu kad smo 1992. godine krenuli sa VRS [Vojska Republike Srpske] u
odbranu srpskih prostora u BiH. Zato Republika Srpska nikad ne smije biti dovedena u
pitanje, jer da je nema na ovim prostorima ne bi bilo Srba ili bi ih bilo koliko i u
Federaciji BiH /FBiH/. Kolosalan je poduhvat tadašnjeg političkog i vojnog rukovodstva

koji su zajedno dali sve da se stvori država srpskog naroda s ove strane Drine.” 30

8. Muslimanska opasnost

Dva  su  pitanja  središnja  za  historiju  evropskih  nacionalnih  pokreta  –  određenje
historijskih i prirodnih granica; i rješenje pitanja drugih. Da bi razgraničenje jedne
nacije u odnosu na druge bilo moguće, potrebno je ne samo pretpostaviti historijsko i
prirodno pravo na neku teritoriju, već i povezati narod kojem ona pripada. Budući da
ne  postoje  i  da  ne  mogu  postojati  teritorije  s  homogenim  stanovništvom,  na
raspolaganju su tri postupka za njegovo postizanje: (1) osvijestiti nesvjesne dijelove
stanovništva na pretpostavljenoj teritoriji, i to tako da im se dokaže da oni nisu to što
osjećaju da jesu, te da prestanu biti to što oni misle da jesu, pa prihvate da budu ono
za  što  misle  da  nisu;  (2)  odrediti  tim  nesvjesnim  i  neosvjestljivim  dijelovima
stanovništva  na  određenoj  teritoriji  razloge  za  njihovu neodrživost,  te  im otvoriti
puteve iseljenja tamo gdje je njihova teritorija; i (3) proizvoditi i održavati strah većine
od  manjine,  te  stalno  poticati  na  osjećaj  nesigurnosti  od  drugih,  bilo  da  su  oni
konstruirani u slici svjesne većine ili da kao takvi objektivno postoje.

Tri navedene mogućnosti se u slučaju Bosne iskazuju kao konstruirani mehanizam koji
proizvodi različite političke posljedice. S obzirom na to da se Hrvatima u Bosni nudi
Republika Hrvatska kao od njih neodvojiv i za njih presudno važan činitelj osjećanja
sigurnosti, njihov strah od drugih pokazivat će se kao konstrukcija rješenja iseljenjem
u Hrvatsku, ili u obliku zahtjeva kojima će unutarnjom podjelom, te pretpostavljenim
granicama biti otklonjen strah od drugih. Tako je i sa Srbima u Bosni. Potrebu za
razgraničenjem u  odnosu  na  Bošnjake  i  Hrvate  pravda  nemogućnost  zajedničkog
života s drugim kao jednakopravnim, pa je iseljavanje u Srbiju i/ili razgraničenje u
odnosu na druge radi osiguranja granica unutar kojih je moguće napraviti političku
konstrukciju bez imaginacijske i/ili realne opasnosti.

U oba navedena odnosa Hrvata i Srba u Bosni postoji izravna i neizravna saglasnost da
je razgraničenje moguće.  Dokazi  tog su dogovori  Cvetković  –  Maček,  Milošević  –
Tuđman, Boban – Karadžić i  Dodik – Čović.  Tako se u obje te konstrukcije – i  u
proširenju Srbije i Hrvatske na dijelove Bosne i u svođenju bosanske pluralnosti na
institucionalizaciju etničke teritorijaliziranosti – javlja problem Bošnjaka/Muslimana
kao zajednička prijetnja.  Bošnjaci/Muslimani na svojim granicama nemaju nikakvu
teritoriju koju bi mogli pretpostaviti ili konstruirati kao utočišno razrješenje straha od
drugih.

Potpuna  opkoljenost  Bošnjaka/Muslimana,  te  nedostajanje  bilo  kojeg  drugog
pozitivnog  ili  negativnog  iskustva  susjedstva  osim  tog  s  pravoslavnim  Srbima  i
katoličkim Hrvatima, podstiče u njima maštarije o dalekim prijateljima – Turcima i
Arapima,  Perzijancima  i  drugim  o  kojima  znaju  vrlo  malo,  ali  koji  nadomještaju
potrebu  oslanjanja  na  nekog  sličnog.  Tako  njihovo  mentalno  poistovjećivanje  s



25

Spirit of Bosnia - 25 / 39 - 23.01.2026

nepoznatim drugim postaje dodatno opravdanje za artikuliranje antimuslimanstva u
srpskoj i hrvatskoj nacionalnoj ideologiji.

Anomalija bošnjačkog odnosa prema navedenim procesima u kojima aktivno i pasivno
sudjeluju Hrvati i Srbi iz Bosne može se iskazivati na različite načine. Među njima je
naglašavanje svog kolektivnog prava na cijelu Bosnu, pri čemu se to isto pravo svim
drugim bosanskim kolektivima može ne shvaćati, pa i osporavati. Tako konstruirano
antimuslimanstvo  u  antibosanskim nacionalnim ideologijama postaje  realnost  koju
pravdaju i hrane i sami Bošnjaci/Muslimani.

Određivanje bošnjačke nacionalne zasebnosti također pretpostavlja razgraničenje u
cjelini.  U  dijahronijskom  gledanju,  Bošnjaci/Muslimani  svoj  početak  postavljaju  u
vrijeme i događaje koji su za srpsko i hrvatsko tumačenje historije posve drukčijeg
značenja i vrijednosti. Da bi bila i dokazana, bošnjačka opasnost mora biti svedena na
njenu neodvojivost od srpskog i/ili hrvatskog ropstva pod Turcima, zatiranje srpske i/ili
hrvatske  kršćanske  kulture  i  tome  slično.  Tako  Bošnjaci/Muslimani  ostaju
nerazriješena zbilja – to što oni misle o sebi, na jednoj, i to što im u nacionalnim
ideologijama njihovih susjeda ne može nikako biti priznato, na drugoj strani.

Tek  onda  kada  prihvate  radikalno  suprotstavljanje  svemu  što  u  nacionalnim
ideologijama Srba i Hrvata jest konstruirano kao svijest o sebi, Bošnjaci/Muslimani
pravdaju širenje straha od njih. A dvije su mogućnosti razrješenja straha – prva u
bježanju  od njegovog izvora,  i  druga u  borbi  protiv  njega.  Budući  da  svaki  bjeg
Bošnjaka/Muslimana od njihovog bosanstva znači  i  smrt  u političkom i  kulturnom
trajanju,  ostaje  im  samo  jedno  rješenje  kao  uvjet  preživljenja  i  bivanja  sretnim:
dekonstruirati nametnuta im shvatanja historije i budućnosti, ali tako da ih se više od
svega  tiču  njihovi  pravoslavni/srpski  i  katolički/hrvatski  susjedi,  koji  će  u  punoj
ozbiljnosti odnosa s njima prestati biti nepoznati i mračni prostori iz kojih izviru svi
muslimanski strahovi.

Historija Bosne je konstruirana ili kao posve pravoslavna, što znači srpska, ili kao
posve  katolička,  što  znači  hrvatska.  U  obje  te  konstrukcije,  koje  su  u  njihovim
radikalnim izvedbama suprotstavljene, javljanje muslimana je opća tragedija – za jedne
sveg srpstva, za druge sveg hrvatstva. Svaka od tih konstrukcija historije dodjeljuje
sebi perenijalnu ulogu “predziđa kršćanstva”. Budući da je to predziđe provaljeno,
muslimanska prisutnost je trajna i unutarnja i vanjska opasnost – unutarnja kao guba u
kršćanskom svijetu, a vanjska kao peta kolona koja prijeti svijetu.

Dobrica Ćosić tu opsjednutost muslimanskom opasnošću, kao temeljnim i zaglavnim
kamenom  srpske  historije,  određuje  u  njenome  spoju  sa  sličnom  opasnošću  od
“vatikanske  katoličke  zavjere”  protiv  esencijalnog  srpstva:  “Pokušaću  da  označim
samo  neke  uzroke  i  činioce  Bosanskog  rata,  i  to  one  koji  se  začinju  turskom
vladavinom 1461–1878, kada islam osvaja Bosnu i osvajači nasiljem i davanjem nekih
privilegija  islamizuju  znatan  deo  srednjovekovnih  Srba  –  pravoslavaca.  Za  vreme
austrougarske  okupacije  1878–1918,  okupacijska  vlast  i  vatikanski  misionari

pokatoličavaju Srbe, pa u to vreme katoličanstvo postaje snažna, zvanična religija.” 31

Post Scriptum



26

Spirit of Bosnia - 26 / 39 - 23.01.2026

Pitanje o “Bosanskim Muslimanima” ili “Muslimanima u Bosni” nije odvojivo od pitanja
o njihovoj zemlji. Ta je neodvojivost upitna u brojnim savremenim slikama o jednome i
drugome. Taj  evropski  narod nikada nije  uspio uobličiti  svoju sliku o sebi,  pa se
njegova viđenja sebe uglavnom osnivaju na osjećanjima koja su odredila traume u
dugome trajanju stradanja koja ih uključuju među narode s najtragičnijim povijestima.

Gotovo sve rasprave o današnjem stanju čovjeka i svijeta prožima oprečna dvojina
Islam i  Zapad.  Ta oprečnost  ima odraze u brojnim sintagmama kakve su Islam i
Evropa,  Islam  i  modernost,  Islam  i  demokracija,  islamski  terorizam,  islamski
radikalizam, islamska revolucija i tome slično. Te jezičke konstrukcije proistječu iz
modernih ideologijskih slika svijeta i označavaju sadržaje koji su dio ideologijskoga
govora, pa su najčešće daleko od društvene zbilje prema kojoj upućuju. One su od
male pomoći u saznavanju pojava savremenog svijeta, ako su i od kakve.

U tome modernom ideologijskom govoru riječ “Islam”, kao i pridjevi izvedeni od nje,
ima temeljno drukčije značenje u odnosu na njen semantički položaj u formativnim
tekstovima  tradicije  u  kojoj  je  ona  izvorno  postavljena.  Razumijevanje  te  razlike
modernog  značenja  pojma  “Islam”  i  njegova  položaja  u  semantičkim  poljima
tradicijskih tekstova jeste preduvjet  i  za razumijevanje brojnih pojava savremenih
društava te njihovih politika i kultura.

Islam je glagolska imenica koja označava odnos čovjeka i Boga. Bog jeste Mir (al-
salam), pa je u ukupnosti stvaranja i svim njegovim pojedinostima odražen kao takav.
Svijet je, kao cjelina, u odnosu s Bogom kao Mirom preko mirenja, kako je jasno

rečeno u Kur’anu: “S Njime je u mirenju sve što je u nebesima i na zemlji.” 32

Čovjek kao biće slobodne volje, pa tako i sudionik saveza s Bogom, ima mogućnost da
se u to mirenje uključi voljno, te da živi kao primatelj i davatelj mira (muslim). Kao
takvome, Bog mu je izvor i utočište. Ništa nije dostojno da bude pridruženo Bogu. To
je sadržano u ključnom i ishodišnom svjedočenju bivanja miriteljem (muslimanom):
“Svjedočim da nema boga do  Boga i  svjedočim da je  Hval  Njegov  rob i  Njegov
poslani.” Takvo je svjedočenje suština svih predanja o čovjeku i svijetu kao stvorenim i
vođenim prema Stvoritelju.

U tome su svjedočenju nerazdvojiva dva njegova činitelja, prvi o jednosti Boga i drugi
o poslanstvu Hvala. Jednost Boga obznanjena je u ukupnosti postojanja. Sve mnoštvo
koje čini svijet obznanjuje jednost Boga, a Hval (Muhammad) savršena je sabranost
sveg postojanja u čovjeku, koji je sve što ima primio od Boga, pa je u odnosu s Njime
kao  primatelj  hvale  preko  hvaljenja  s  Bogom  kao  njenim  Davateljem.  Tako  je
svjedočenje da nema boga do Boga i da je Hval Njegov poslani sabrano u odnosima
čovjeka  kao  mirnog/miritelja  s  Bogom kao  Mirom,  i  to  preko  mirenja,  ali  preko
savršene mogućnosti i najljepšeg primjera čovjeka kao Hvala s Bogom kao Hvaljenim,
a hvaljenjem Njega.

Takav je vidik antropokozmički. Čovjek i kozmos su dvije nerazdvojive strane jednog i
istog postojanja kojima Bog objavljuje Sebe kao izvor i utočište, kao posve bliskog i
čovjeku i svijetu, ali istodobno i kao posve dalekog od njih. Mogući su brojni oblici u
kojima taj vidik može biti izrečen. Ovisno o jeziku, značenju i simbolima njegovog
izricanja, vidik postaje konkretna tradicija, ali tako da njena perenijalna jezgra nikada



27

Spirit of Bosnia - 27 / 39 - 23.01.2026

nije iznevjerena. Jevrejstvo i kršćanstvo su, prema tome vidiku, vjerodostojni i različiti
oblici jedne i iste tradicije kojoj je muslimanstvo samo još jedan iskaz.

U  modernoj  slici  svijeta,  u  kojoj  je  isključena  istodobnost  transcendentnosti  i
imanentnosti  Boga, tradicijsko tumačenje islama je,  u velikom svjetskom pothvatu
ideologiziranja slika svijeta, preinačeno od njegova značenja odnosa čovjeka i Boga u
opredmećenu  cjelinu  kojoj  bivaju  dodijeljena  svojstva  Boga.  Tako,  u  ideologijskoj
redukciji,  Islam  zadobija  Božija  svojstva  zapovijedanja,  zabranjivanja,  uređivanja,
vođenja, govorenja i tako dalje. On postaje političko, društveno i kulturno tijelo za koje
se pretpostavlja da ima jasne granice u odnosu na modernost, Zapad, demokraciju,
kršćanstvo i tako redom.

Tako je riječ “Islam”, koju je, prema vjerovanju onih koji ga prihvataju, objavio Bog,
postala plastična riječ modernog ideologijskoga govora. U nju su učitavana znanja
prema potrebama ideologijskog  sentimentalizma  i  prostog  uzvraćanja  u  binarnim
odnosima činitelja ideologijskog poretka – prijatelj i neprijatelj, napredan i zaostao, mi
i drugi i  tako dalje. Time je ona, zapravo, ispražnjena, ostavljena bez moći svojih
izvornih značenja, te istrgnuta iz značenjskih polja kojima izvorno pripada. I to su
preovlađujuće prilike savremenoga govorenja u koje su uključeni pojmovi “Islam” i
“islamski”.

S obzirom na to da je Bosna cjelina koju oblikuju muslimani/Bošnjaci, katolici/Hrvati,
pravoslavci/Srbi  i  drugi,  kao što su Jevreji  i  Romi,  nijedno govorenje o prilikama
muslimana  u  toj  zemlji  ne  može  odgovarati  društvenim,  političkim  i  kulturnim
okolnosti ako ne uzima u obzir te preovlađujuće slike u svijetu, i to u svim njihovim
direktnim  i  posrednim  uzajamnostima  s  muslimanima.  Gotovo  sve  žurnalističke,
političke, geostrateške i ekonomske slike savremenog svijeta uključuju tu ideologijsku
predstavu o opredmećenome Islamu i manje-više homogenom muslimanskom korpusu.

Danas  je  ustvrdljivo  da  u  preovlađujućim  tumačenjima  bosanskog  jedinstva  u
razlikama Islam biva uključivan kao izdvojena i opredmećena pojava koja stoji u vrlo
jasnom odnosu prema drugim i  drukčijim.  Što je  ta izdvojenost  dublje  urezana u
predstave  njenih  nositelja,  ona  snažnije  podupire  osjećanje  razlučenosti  bosanske
cjeline  na  njene  ideologijski  postulirane  dijelove  –  katoličanstvo/hrvatstvo,
pravoslavlje/srpstvo,  muslimanstvo/bošnjaštvo.

Takvom  političkom  i  kulturnom  gledanju  doprinose  prisutnosti  triju  izmiješanih
ideologijskih sadržaja u pojedinačnim i kolektivnim identitetima sadašnjeg bosanskog
jedinstva  u  razlikama  –  postkomunizma,  nacionalizma  i  fundamentalizma.  Unutar
svakog kolektivnog identiteta  u  današnjoj  Bosni  moguće  je  odrediti  sadržaje  koji
pripadaju navedenim ideologijskim određenjima. Oni su uključeni u znanja, stavove i
ponašanja u javnome prostoru.

Objašnjenje društvenih, kulturnih i političkih prilika Bosne nije moguće bez uzimanja u
obzir tih sadržaja, i to na razini njihove prisutnosti u individualnom identitetu i kroz
društvene stratifikacije koje određuju sadašnje bosanske političke i kulturne prilike.
Tome valja dodati percepciju i korištenje preovlađujućih slika o Islamu u svijetu, pa
tako i društvenih, političkih i kulturnih odnosa u Bosni.



28

Spirit of Bosnia - 28 / 39 - 23.01.2026

Spektar  naroda  koji  se  smatraju  muslimanima  je  toliko  etnički,  rasno,  jezički,
geostrategijski, politički i tome slično razuđen da je njegovo svođenje na neku cjelinu
najučinkovitiji način onemogućenja svakog kognitivnog modela u odnosu prema njima,
i  kao razuđenosti  i  kao cjelini.  Zato je  u govorenju o Muslimanima Bosne nužno
razlučiti njihovu neizdvojivost iz bosanke ukupnosti, na jednoj, od imaginacije općeg
muslimanstva, na drugoj strani.

Moguće je ustvrditi da se u političkoj retorici ovoga vremena pojam “Bosna” sve više
pokazuje kao apstraktan, a pojam “Islam” kao konkretan. Čak, konkretiziranje pojma
“Islam”  u  političkoj  retorici  postaje  sredstvo  osporavanja  Bosne:  što  je  jasnija
prisutnost opredmećenog Islama, jasnija je, u takvim osjećanjima, osporivost Bosne. I
to je zajedničko mjesto u nacionalističkim retorikama sadašnje Bosne u predstavljanju
Bošnjaka/Muslimana.

Takvo stanje ne dolazi niotkuda. U njemu ne sudjeluju samo neki izvanjski činitelji
društvenog i političkog poretka. Njemu je moguće poznati i činitelje koji su psihička
stanja pojedinaca i cijelih kolektiva. Ako je čovjekov odnos s Bogom kao apsolutno
transcendentnim, te nužno i apsolutno imanentnim, način ozbiljivanja ili uspravljanja
ljudskosti,  onda je svaka konkretnost tog odnosa, koja ima svoje neupitne čuvare,
prijetnja i zapreka slobodi kao svijetu u kojem se pokazuje nepovredivost ljudskog
dostojanstva.

U komunističkoj  viziji  Bosna  nije  izvođena iz  njenih  tradicijskih  sadržaja.  Ona je
jednostavno  smatrana  naslijeđenim i  iznutra  nerješivim  pitanjem kada  se  na  nju
primijene  naslijeđeni  obrasci  nacionalnih  cjelovitosti.  Ali,  budući  da  su  rješenje
nacionalnog  pitanja  komunisti  vidjeli  u  prevazilaženju  sveg  naslijeđa,  oni  su  sve
protivrječnosti i traume tog iskustva pripisivali njegovim tradicijskim sadržajima, a
rješenjem smatrali realiziranje revolucionarnih ciljeva preko historijske uloge radničke
klase i njene avangarde. U takvome vidiku čovjek je svediv na zatvorenu i mjerljivu
veličinu koju je moguće uključiti u ideologijski ocrtani tok historije.

Sadašnji neokomunisti, koji se tako ne predstavljaju, već su uključeni u razna manje ili
više  jasna  kolektivna  djelovanja  i  ideologijska  advokatiranja,  tumače  poteškoće
bosanskog društva njegovim iznevjerenjem onih obrazaca u prošlosti koji su ga činili
sigurnijim i pravednijim. Za njih je ta prošlost razdoblje komunističkog totalitarnog
sistema nakon Drugog svjetskog rata. Njihova retorika uključuje zagovaranje ljudskih
prava, demokratsko legitimiranje vlasti i društvenu pravdu, iako ona ne transcendira
temeljne  obrasce  sekularnog  dogmatizma  u  odnosu  prema  individualnom  i
kolektivnom  identitetu,  izvorima  ljudskog  dostojanstva  i  slobodama  u  pluralnim
društvima.

Bosna je u vizijama srpskih i hrvatskih nacionalista i dalje “neregularno područje”,
“historijska anomalija”, “nerazriješena drama”, “problem nerazriješenih identiteta” i
tome slično. Ona je u toj viziji razdijeljena u dva centrizma – srpski, kojem je Beograd
ključni politički simbol, i hrvatski, kojem je Zagreb takav simbol. Takva vizija Bosne tri
puta je u dvadesetome stoljeću cjelovito artikulirana u razarateljskim programima.

Prvi put, u pothvatu ujedinjenja Srba, Hrvata i Slovenaca u Kraljevinu s Beogradom
kao središtem i dinastijom Karađorđevića kao zajedničkom kraljevskom porodicom,



29

Spirit of Bosnia - 29 / 39 - 23.01.2026

Bosna je gotovo posve isključena iz političkog vidika elita koje zamišljaju i realiziraju
tu novu državu. U cijeli  taj  pothvat uključeno je i  naslijeđe antimuslimanstva kao
konstitutivni sadržaj ideologije, nacije i države. Moguće ga je prikazati porukom koju
je 1917. godine izrekao Stojan Protić, jedan od vodećih političara Narodne radikalne
stranke: “Kad pređe naša vojska Drinu, dat ću Turcima dvadeset i četiri sata, pa makar
i četrdesetosam, vremena da se vrate na pradjedovsku vjeru, a što ne bi htjelo, to

posjeći, kao što smo u svoje vrijeme uradili u Srbiji.” 33

Drugi  put  je  artikuliran  program  podjele  1939.  godine.  Poznat  je  kao  dogovor
Cvetković – Maček. Tim dogovorom Bosna je razdijeljena na “srpski” i “hrvatski” dio.
Muslimani su u toj  podjeli  jednostavno predstavljeni kao nepolitički  činitelj  koji  u
najboljem  slučaju  može  računati  na  neki  oblik  kulturne,  religijske  ili  folklorne
autonomije.  Time  je  postulirano  institucionaliziranje  muslimanskog  problema  kao
razriješenog  u  srpsko-hrvatskim  odnosima.  Ali,  radilo  se  samo  o  nastavljanju
uništavanja sveg bosanskog muslimanstva, pa i svih bosanskih sadržaja koji su slabili
ili mogli slabiti taj program. Zločine i razaranja koji su provedeni u Drugom svjetskom
ratu – u kojima je poubijano preko sto tisuća Bošnjaka/Muslimana, te razoren veliki dio
njihovog kulturnog naslijeđa – opravdano je smatrati produljenjem antimuslimanskih
programa.

Treći put pokrenut je program uništavanja Bosne u okviru ta dva centrizma 1991.
godine. Poznat je kao dogovor Milošević – Tuđman. U tu su podjelu uključeni stari
nacionalistički sadržaji, ali i hinjeni ekumenski razlozi dogovora i razgraničenja dvaju
kršćanskih  naroda.  Problem  tih  naroda  je  u  takvoj  slici  svođen  na  prisutnost
muslimana  kao  nekompatibilnog  činitelja  u  realiziranju  dogovora  o  miru  među
kršćanima različitih crkava.

Predstavljanje tog muslimanskog činitelja u što je moguće gorem i odvratnijem liku
bilo je dio te antibosanske strategije i njenog primjenjivanja u ratu od 1991. do 1995.
godine, ali i poslije njega. Da je jezgra tog programa ono isto antimuslimanstvo kakvo
se  susreće  u  prethodnim  stoljećima,  jasno  je  vidljivo  iz  jednog  od  dokumenata
Međunarodnog krivičnog suda za bivšu Jugoslaviju.  Sveto Veselinović,  predsjednik
Srpske demokratske stranke u Rogatici, kaže: “Trećina Muslimana bit će pobijena,

trećina će postati pravoslavna, a trećina će pobjeći.” 34

Ne  treba  zanemariti  da  su  brojna  izopačenja  među  muslimanima  u  oblicima
radikalizma, pa i nasilja, bila interes nacionalističkih elita koje su uključene u rat
protiv  Bosne.  Ima  puno  pokazatelja  koji  upućuju  na  to  da  su  te  elite  i  izravno
podržavale  razvoj  takvih  pojava.  Zato  su  istraživanja  tih  anomalija  među
Bošnjacima/Muslimanima,  koje  proistječu  iz  njihove  povijesne  traume  i  koje
zloupotrebljavaju njihove etnonacionalne i etnoreligijske elite, te raspravljanja o njima,
uvjet osvješćenja bosanskog pitanja.

Fundamentalizam  jeste  moderna  ideologija.  Nije  ga  moguće  svesti  ni  na  jedno
tradicijsko naslijeđe jer je on opće obilježje modernog svijeta. Izvorno je nastao u
Evropi  i  Americi,  a  nositelji  te  slike  uzvraćaju  na  pothvat  apsolutiziranja
instrumentalnog razuma, te sekularizacije i ideologizacije svijeta. Usvajanje znanosti
kao  jedinog  pouzdanog  izvora  znanja,  te  njeno  svođenje  na  mjerljivi  svijet,  uz



30

Spirit of Bosnia - 30 / 39 - 23.01.2026

projektiranje ljudskog djelovanja kao pothvata građenja svijeta bez sukoba i tiranije,
što  pretpostavlja  stavljanje  čovjeka  u  središte  sveg  postojanja  i  njegovo  činjenje
neovisnim o Bogu, proizvelo je jednako razumski uzvrat u kojem su i Bog i Objava
posve u okviru mjerljivog svijeta. To je ideologija fundamentalizma. I  ta slika kao
reakcija  isključuje  mogućnost  otvorenog  jastva  u  kojoj  sva  njegova  postignuća
transcendira Bog, Koji je istodobno i blizak i dalek.

U posljednjim decenijama dvadesetog stoljeća religijska retorika postaje uzvrat na
komunističku antireligioznost. Ali i taj uzvrat, kao i svaki drugi, prima brojne sadržaje i
svojstva toga čemu se suprotstavlja i  što negira. Zato je shvatljivo da razumske i
sentimentalističke projekcije u toj retorici postaju važnije od realnosti. Iz tog slijedi
očita neosjetljivost prema ljudskoj patnji, društvenoj nepravdi i svim vrstama nasilja.

U  današnjem  predstavljanju  islama,  katoličanstva  i  pravoslavlja,  u  njihovim
fundamentalističkim tumačenjima,  moguće je  prepoznati  razne oblike  simbioze  sa
nacionalizmom  i  komunizmom.  S  obzirom  na  privid  kompatibilnosti  evropskog
kršćanskog  naslijeđa  s  modernom slikom političkog  poretka  u  sekularnoj  državi,
antimuslimanstvo i antijevrejstvo su gotovo redovan sadržaj evropskih nacionalizama,
ali i evropskih fundamentalizama. Tome valja dodati da je antimuslimanstvo uključeno
i u komunizam. To je tako, jer nacionalizam, fundamentalizam i komunizam imaju
jednu i istu suštinu i pored različitosti njihovih formi. U tim je ideologijama mnoštvo
razina bića svedeno samo na jedno, a onostranost je isključena.

Neokomunizam  i  nacionalizam  imaju  značajne  resurse  za  uobličavanje
antimuslimanstva kao sadržaja protivbosanskih programa, što je  danas vidljivo na
bosanskoj  društvenoj  pozornici.  To  je  vidljivo  u  brojnim  sadržajima  muslimanske
kolektivne svijesti, ali i u brojnim sadržajima odnosa drugih prema njima. Kada se u
javnim prostorima manifestiraju različiti oblici vjerskih sloboda koje su uskraćivane
tokom  komunizma,  kršćanski  sadržaji  tog  približavaju  Bosnu  evropskom  idealu
individualnih  i  kolektivnih  prava.  A  kada  su  muslimanski,  ti  se  sadržaji  u
preovlađujućim  predstavama  u  Evropi  doživljavaju  kao  uznemirujuća  anomalija.

Propast komunističkog poretka, koji obilježavaju rušenje Berlinskog zida i disolucija
Sovjetskog saveza, u Bosni se odrazio u ratu koji je koordinirano pokrenut i vođen iz
Beograda i Zagreba. Taj se ideologijski zasnovan rat odrazio na uspostavljanje barem
četiri društvena i politička pokreta u bosanskoj društvenoj cjelini.

Dva od ta četiri  pokreta su centrifugalna.  Unutar njih su etnoreligijske ideologije
povezivane s pretpostavljenom etničkom teritorijom. Tako su etnoreligijske elite Srba
istakle svoj zahtjev za definiranjem “srpskog” dijela Bosne. To isto učinila je i hrvatska
etnoreligijska elita. Uspostavljanje tako zamišljenih etnoreligijskih teritorija shvaćano
je kao korak prema ujedinjenju s matičnim cjelinama – novom i pravom Hrvatskom, te
novom i  pravom Srbijom.  U  oba  ta  pokreta  Bošnjaci/Muslimani  su  shvaćani  kao
smetnja koju nekako treba otkloniti.

Treći  od  ta  četiri  ideologijska  pokreta  koji  su  uključivali  i  duboke  kolektivne
emocionalizme u  svojoj  je  naravi  centripetalan.  Bošnjaci/Muslimani,  koji  su  svoju
etnoreligijsku ideologiju u novije doba imenovali bošnjaštvom, većinu svojih političkih
nastojanja uobličuju kao borbu za bosansku cjelovitost. Takva njihova nastojanja često



31

Spirit of Bosnia - 31 / 39 - 23.01.2026

su ideologijski uobličena kao reakcija na navedena centrifugalna djelovanja, pa često
emocionalno, politički i  kulturno pravdaju nacionalističke centrifugalizme srpskih i
hrvatskih nacionalista. Time i oni doprinose slabljenju zajedničkih snaga bosanskog
jedinstva u razlikama.

Četvrti  politički  pokret jest težnja da se bosansko društvo predstavi  i  sačuva kao
cjelina  u  kojoj  je  moguć skladan odnos  religijskih  i  kulturnih  različitosti,  koje  je
moguće organizirati u skladni politički poredak na osnovi demokratskog počela “jedan
čovjek – jedan glas”, a da pri tome ne budu ugrožena ni individualna ni kolektivna
prava zasebnosti u tome poretku. Takav program su prva dva pokreta, a često i treći,
predstavljali kao nerealan i idealistički. Nositelji prvog i drugog pokreta predstavljaju
četvrti  kao  maskiranje  bošnjačkih  nacionalnih  interesa,  a  treći  taj  odnos  prema
bosanskoj  zbilji  predstavljaju  kao popuštanje  hrvatskom i  srpskom nacionalizmu i
pokušaje restauriranja komunističkog načela o bratstvu i jedinstvu.

Elite dvaju centrifugalnih nacionalizama, i srpskih i hrvatskih, nastoje cijeli problem
bosanskog društva i njegove države svesti na “muslimansko pitanje”. Ukazivanjem na
“muslimanski  problem” unutar tih elita dovodi se u pitanje gotovo svaki  evropski
princip preko kojeg bi konsolidiranje bosanske države bilo moguće provesti. Takav
odnos Milorad Dodik, premijer Republike Srpske, sabire ovako: “Mi ovdje ne možemo
biti  prostor  na  kojem  će  se  realizirati  najinternacionalnije  ideje,  makar  i  bile
prihvatljive sa stanovišta principa – ne možemo, naprimjer, prihvatiti da se u Bosnu
uvede izborni sistem ‘jedan čovjek, jedan glas’.  To bi  omogućilo da Bošnjaci,  kao

relativna većina, postanu politička.” 35

Prema  tome,  opredmećenje  Islama  kao  opće  suprotstavljenosti  demokratskome
principu jeste temeljni interes onih koji žele očuvati sadašnju zapriječenost bosanskog
društva i koji žele očuvati ratom postignutu razorenost i tog društva i njegove države.
Za nositelje takve ideologijske konstrukcije devijantno ponašanje pojedinaca i grupa
među Bošnjacima/Muslimanima, koje je moguće predstaviti kao “islamske”, i poželjno
je i potrebno.

Navedeno razlučenje bosanskog društva prema političkim ideologijama i korištenju
religijskih i  etničkih pripadanja dobilo je oblik u nametnutome ustavnom poretku.
Postignuća  rata  u  kojima  svoje  udjele  imaju  nositelji  četiri  spomenute  političke
ideologije i  s  njima povezana četiri  poretka legalizirana su u oktroiranom ustavu.
Republika  Srpska  je  rezultat  rata  protiv  Bosne,  ali  to  je  na  vrlo  sličan  način  i
Federacija Bosne i Hercegovine. U političkim okvirima ta dva administrativno-državna
poretka nastavlja se djelovanje koje je neodvojivo od supstance rata protiv Bosne.
Njegovi su oblici  i  implicitni i  eksplicitni.  I  nije ih teško fenomenološki razlučiti  i
prikazati.

Komunitarizmi  su  duboko  prožeti  navedenim  ideologijskim  sadržajima,  ali  i
suprotstavljenim emocionalizmima, koji su uobličeni u osjećanje patnje za koju su krivi
drugi.  I  Hrvati  i  Srbi  i  Bošnjaci  govore  o  svojim  patnjama  kao  najvećim  i
neusporedivim s patnjama drugih. Svi oni u svojim etnoreligijskim ideologijama traže
oslonce za političko artikuliranje tog osjećanja prioriteta na patnju i njeno uključivanje
u javni politički diskurs. Na toj su osnovi izgrađeni partikularni politički programi za
svako područje u kojem postoji vlast etnoreligijske politike.



32

Spirit of Bosnia - 32 / 39 - 23.01.2026

U takvim prilikama odnosi prema Bošnjacima/Muslimanima redovno su dovođeni u
vezu s evropskim i američkim diskursom o “islamskom fundamentalizmu”, “islamskom
terorizmu”,  “islamskom radikalizmu”  i  tome  slično.  Govornici  u  okviru  srpskog  i
hrvatskog nacionalizma nastoje predstaviti Bošnjake/Muslimane kao istovjetne s onim
“islamom”  koji  je  problem  cijelog  svijeta.  Tumačeći  grupi  evropskih  diplomata
savremene evropske prilike, jedan im je srpski nacionalistički političar iz Bosne rekao:
“Mi u Bosni nemamo nijedan problem, osim onoga koji imate svi vi, u svakoj evropskoj
zemlji. Vi imate problem s islamom – i mi imamo problem s islamom.”

Jasno je prepoznatljiv pothvat da se ideologijsko utjelovljenje ideologijskog tumačenja
svijeta  preko  odnosa  Zapad  –  Islam  preuzme  i  ojača  u  izgradnji  slike
Bošnjaka/Muslimana, slike koja nije odvojiva od (a) cjeline globalnog “islama”; (b)
radikalizma i demokratske nekompatibilnosti “islama” s demokratskim idealima; (c)
radikalizma  i  političkog  totalitarizma  u  muslimanskim zemljama;  i  (d)  društvenih
devijacija koje nastaju u evropskim društvima usljed prisutnosti imigranata iz zemalja
sa muslimanskom većinom.

Gledajući  sa strane Bošnjaka/Muslimana,  spektar društvenih,  političkih i  kulturnih
pojava, koje je moguće tako imenovati, obuhvata različitosti svih vrsta, od radikalnih
ponašanja  saudijskog  vehabizma  do  istinskog  misticizma  s  prosvijetljenom
tradicijskom intelektualnošću. Ne postoje tradicijske slike te razlučenosti, iako danas u
Bosni ima više nego ikada ranije muslimanskih intelektualaca sposobnih da vode javnu
raspravu o tim fenomenima. Emocionalistička prožetost traumatiziranog bosanskog
društva ustrajava na prednosti političkog diskursa nad svakim drugim.

Raskošna kultura bosanskog jedinstva u razlikama, koja svoje kontinuitete ima prije
svega u neopredmećenim i različitim oblicima odnosa čovjeka s Bogom, ostaje i dalje
nepoznata  većini  i  podvrgnuta  ideologijskim  i  emocionalističkim  tumačenjima
nacionalističkih  propagandista.  To  je  razlog  zašto  su  govornici  s  religijskim
insignijama gotovo redovno prožeti političkim i ideologijskim mobilizmom. To je razlog
zašto se brojni sekularni govornici licemjerno dodvoravaju pretpostavljenim religijskim
prvacima i sentimentalizmom prožetoj javnosti.

U takvim okolnostima moguće je  reći  da u  Bosni  nedostaje  ozbiljan intelektualni
razgovor među nositeljima različitih slika čovjeka i  svijeta.  Još uvijek preovladava
jednostrano  saopćavanje  svojih  ideologijskih  slika,  uz  nespremnost  da  se  sasluša
njihovo preispitivanje s druge strane. Nerijetko se može čuti da je današnje stanje
Bosne vrlo slično stanju njenog društva i politike 1990–1991. godine, kojim je započeo
rat. Za takvo se stanje dokazi traže u žurnalističkim slikama muslimana u svijetu, u
razlozima  i  ciljevima  antiterorističke  koalicije,  u  brojnim  devijantnim  iskazima  u
društvu koji se mogu dovesti u vezu s muslimanima.

Na takva tumačenja ne postoje jasni uzvrati u kojima bi bilo napravljeno razlučenje
između realnih slika pojava u društvu i njihovih ideologijskih predstavljanja. Brojni su
uzvrati  koje  nije  teško  označiti  kao  “muslimanski”  ili  “islamski”.  Među  njima  su
različite veze političkih i religijskih elita, te politička retorika muslimanskih religijskih
prvaka. Takva ponašanja religijskih prvaka u javnom prostoru nositelji antibosanskih
programa smatraju dokazima koji opravdavaju njihovo suprotstavljanje konsolidiranju
bosanske države i otklanjanju postignuća ratom i zločinima.



33

Spirit of Bosnia - 33 / 39 - 23.01.2026

Postoji konsenzus da je stanje društva i politike u današnjoj Bosni loše. Ali opravdano
je postaviti i drukčiju tezu: ne postoji nijedno stanje Bosne u savremenoj historiji koje
je bilo manje loše od sadašnjeg. Samo takva teza može biti podsticajna za traženje
razloga  kojima  bi  bio  otkriven  smisao  bosanstva  kao  uključivog  okvira  za  sve
različitosti razumskih i osjećajnih artikuliranja individualnih i kolektivnih pripadanja.

Slobodno iskazivanje pripadanja ili nepripadanja, religijskog i političkog jednako, ne
vodi direktno ni u privilegiranost ni u disprivilegiranost. Sređivanje odnosa države i
kolektivnih  identiteta  je  pothvat  koji  zahtijeva  vrijeme  i  pomoć.  Četiri  religijske
zajednice  u  Bosni  različito  su  i  doktrinarno  i  povijesno  uobličene.  Na
Bošnjacima/Muslimanima je da nađu put usklađivanja svojih posebnosti u bosanskoj
društvenoj i političkoj cjelini.

Sadašnje stanje poistovjećivanja etnonacionalnog i religijskog pripadanja nije interes
ni Bošnjaka/Muslimana ni Bosne. Organiziranje vjerujućih je i njihova potreba i njihovo
pravo, ali  takvo organiziranje nije i  ne može biti  poistovjećeno s etnonacionalnom
cjelinom niti s bilo kojim oblikom političkog organiziranja u demokratskoj državi. Ta
nemogućnost je opasno invertirana. Većina artikulacija religijskih pitanja direktno ili
indirektno  isključuje  potrebu  razlučenja  općeg  pripadanja  od  njegovih  svjesno
opredjeljujućih sadržaja.

Ako Bošnjaci/Muslimani nasljeđuju kulturna dobra kojima je u prošlosti upravljano
preko ustanova osmanskog teokratskog sultanata, to ne može značiti da oni politički
nasljeđuju  taj  nestali  sultanat.  Naročito  su  za  njihovo  društveno  konsolidiranje  i
njihovo harmoniziranje odnosa s drugima u cjelini bosanskog društva opasne pojave
poistovjećivanja tog osmanskog naslijeđa s njihovom vjerskom organizacijom i njenim
vjerskim vodstvom.

Kako su pojave takvog poistovjećivanja  brojne,  česta  su paradržavna nastojanja  i
djelovanja  unutar  vjerske  organizacije.  Distanciranje  od  takvog  emocionalnog
naslijeđa značilo bi da muslimani prihvaćaju da oni ne mogu imati nikakvu privilegiju
koja bi bila drukčija od privilegija drugih religijskih zajednica. To znači da oni, kao i
svi ostali, svoja prava ostvaruju na jednak način na cijeloj državnoj teritoriji, te da su
ta  prava  uređena  zakonom,  principijelno  govoreći,  jednaka  za  sve.  Shvaćanje  i
primjenjivanje te činjenice jeste jedan od bitnih uvjeta za političko sređivanje bosanske
države i onemogućavanje razornih djelovanja, čije je nestajanje teško prognozirati. To
jeste jedan od bitnih uvjeta. Ali i drugih bitnih uvjeta je mnogo.

9. Opasne konstrukcije

Nema ni individualnih niti kolektivnih slika svijeta za koje bi bilo opravdano reći da
posve odgovaraju realnosti. Ljudska je sreća u nemogućnosti da usvojene slike budu
tako učvršćene da ih nikada nije moguće promijeniti,  te da ostaju nepromjenljive.
Takve  slike  realnost  neprestano  potkopava  i  pokazuje  kao  svoje  odraze  u  svome
nestišljivom toku. Svaku ideologiju moguće je zamisliti kao nastojanje da konstruirana
slika  zbilje  bude  usvojena  kao  važnija  i  moćnija  i  od  same  zbilje.  Tako  nastaju
groteskne pojave u kojima se ne zna šta je zbilja a šta njena slika.

Čovječanstvo  iskušava  najgore  oblike  nasilja  koji  nastaju  kada  ideologijska  elita,



34

Spirit of Bosnia - 34 / 39 - 23.01.2026

koristeći raspoložive moći, nastoji  svom ideologijskom programu potčiniti  realnost.
Pojedinci koji su svjesni relativnosti i svojih i tuđih slika svijeta u odnosu sa zbiljom, te
stalne  mogućnosti  popravljanja  i  sebe  i  svojih  slika  svijeta,  ustrajno  nastoje
preispitivati apsolutizirane ideologijske predstave o čovjeku, svijetu i Bogu. Prisutnost
i djelovanje takvih pojedinaca u svim ideologijskim programima smatrana je smetnjom
i opasnošću za realiziranje zamišljenog ideologijskog poretka. Zato neki pojedinci,
grupe i narodi u ideologijskoj slici moraju postati anomalije te unutarnji ili vanjski
neprijatelji od kojih valja spašavati ljude i svijet.

U svim balkanskim nacionalnim ideologijama antimuslimanstvo je njihov konstitutivni i
prožimljujući sadržaj. Uništavanja sveg muslimanstva unutar ideologijski postuliranih
nacija je,  kako se jednostavno može vidjeti,  uvjet svake balkanske etnonacionalne
teleologije. Ideologijski obrasci antimuslimanstva se mijenjaju u obliku, ali im suština
preživljava kroz stoljeća. U današnjoj etnopolitičkoj retorici nekoliko je obrazaca koji
su  suštinski  antimuslimanski,  pa  je  njihovo  dekonstruiranje  preduvjet  mogućeg
političkog djelovanja koji vodi kulturi dijaloga. Ovdje će biti varirani najčešći oblici
etnopolitičke retorike koji su ideologijske forme antimuslimanstva.

Osmansko carstvo je  istovjetno s  perenijalnim predstavama islama kao esencijom
prokletog i pokvarenog agarjanstva, kako je to navođeno u brojnim spominjanjima
Muslimana,  pa  je  borba  protiv  njih  jednaka  borbi  za  oslobođenje  i  političku
emancipaciju evropskih kršćanskih naroda. Zato je ideologijski torzo islama, u kojem
je  moguće  predvidjeti  svaku  vrstu  opasnosti,  nečistoće  i  prijetnje,  najbolji  način
pretvaranja zbilje živih ljudi u ideologijsku sliku. Kada je ta slika napadana, napadani
su  oni  koji  zagovaraju  slobodu  i  demokraciju,  pravdu  i  ujedinjenje,  kršćanske
vrijednosti i tome slično.

U antibosanskom pothvatu dugog trajanja konstruirani su brojni obrasci kojima je
pravdano osporavanje i razaranje svega bosanskog. Prva konstrukcija je uspoređivanje
Bosne s Jugoslavijom, a druga je isticanje nemogućnosti Bosne kao “unitarne zemlje”.
U obje te konstrukcije je moguće otkriti antimuslimanstvo kao njihov bitan sadržaj.

Mnogi  Muslimani  zalažu  se,  zajedno  s  mnogim  drugim  sudionicima  bosanske
pluralnosti, za opstanak bosanske političke, kulturne i ekonomske cjelovitosti u kojoj
bi i oni i Srbi i Hrvati, kao i svi ostali, mogli realizirati svoje poželjne budućnosti. Ali to
nije moguće, ističu govornici spomenutih elita. Nije, jer se raspala Jugoslavija. A kako
bi onda bila moguća Bosna. Iz raspada Jugoslavije nastale su dvije homogene države –
Srbija i Hrvatska, a Bosna to ne može biti jer ima Muslimane, pa se mora raspasti da
bi od nje postala neka muslimanska teritorija koja je, zapravo, to čime se potkopava
mogućnost bosanskog pluralnog društva. Ako se ona ne bi raspala, to bi značilo da bi
mogla biti muslimanska na sličan način kako je to Srbija srpska a Hrvatska hrvatska.
Tako  je  anitimuslimanstvo  gradivni  činitelj  antibosanstva  i  zagovaranja
etnonacionalnog homogeniziranja na teritorijama koje će biti određene raspodjelom
političke moći.

Među antibosanskim mantrama je i ta koju u Bruxellesu ponavlja predsjednik Tadić, a
to je da Bosna i Hercegovina predstavlja Jugoslaviju u malom i da je Jugoslavija bila

komplikovana zemlja. 36 U toj tvrdnji Boris Tadić namjerno, u skladu s ideologijski
konstruiranom slikom Bosne u velikosrpskim programima, zanemaruje činjenicu da je



35

Spirit of Bosnia - 35 / 39 - 23.01.2026

bosansko pluralno društvo preživjelo kroz gotovo tisuću godina – u prvoj polovini tog
vremena kao ekleziološki i kristološki pluralno, a u drugoj i kao religijski pluralno.
Tako  i  Boris  Tadić  ponavlja  mantru  gotovo  svih  ideologa  antibosanstva.  Njegov
prijatelj i mentor Dobrica Ćosić piše: “U svesti Hrvata i Srba zasnovalo se uverenje:
ako nije mogla da opstane multietnička Jugoslavija, ne postoje uslovi, ni razlozi, da

postoji multietnička Bosna.” 37

Među  zemljama  koje  su  1918.  godine  ušle  u  sastav  Kraljevine  Srba,  Hrvata  i
Slovenaca, od koje je potom nastala Kraljevina Jugoslavija, Bosna je toj Kraljevini, kao
i komunističkoj Jugoslaviji, najmanje slična. Jugoslaviji je, zapravo, najsličnija Srbija u
svim  njenim  historijskim  oblicima.  Shvatljivo  je  da  je  Jugoslavija  i  smatrana
konstrukcijom koja utjelovljuje historijsku ideju Srbije kao srpske nacionalne države,
koja bi, kad-tad, trebala, prema mišljenju njenih ideologa, obuhvatiti i brojne teritorije
izvan granica svake ikad postojeće Srbije.

Bosna je u cijelom svom trajanju jedinstvena zemlja – jednog jezika, jedne teritorije,
jedne etnogeneze i tako dalje. Nikada u sebe nije uključivala ni nebosanske teritorije
niti nebosanske etnose. Srbija, za koju historičarka Latinka Perović kaže da ni danas
ne zna gdje su joj granice, uključuje u svoju cjelinu teritorije na kojima žive Albanci,
Mađari, Bošnjaci, Hrvati,  Vlasi/Rumuni. Nijedan od tih naroda nije na te teritorije
došao u neko kasnije doba u odnosu na Srbe, pa mu ne može biti  osporavano ni
historijsko ni prirodno pravo da tu bude.

Uz to,  u srpskom nacionalnom programu pretpostavljeno je  uključivanje i  brojnih
drugih teritorija – Makedonije i Crne Gore, Bosne i Hrvatske, naprimjer. U slučaju
Jugoslavije ona je sastavljena od različitih teritorija, nacija i etnosa koji uključuju i
posve drukčije etnogeneze, iskustva, jezike i tome slično. Zato je obrazac “Bosne kao
Jugoslavije u malom” konstrukcija koja se koristi u nacrtima za razaranje te zemlje.

Konstruiranjem Jugoslavije  Bosni  je  oduzet  njen subjektivitet.  Ona je  u toj  državi
nestala,  pa  su  njeni  narod,  teritorija  i  kultura  fragmentirani  radi  uključivanja  u
pretpostavljene cjeline. Kada ponavlja taj antibosanski stav, predsjednik Tadić samo
napominje da državna politika Republike Srbije ostaje i dalje jednaka onoj koju je
uobličio Ilija Garašanin. Jasno je da malo ljudi voli čuti tu tvrdnju. Ako se raspravlja o
principima,  onda je  njena tačnost  neosporiva.  Mijenjaju se oblici,  a  pojava ostaje
jednaka.

Jugoslavija je ideologijski projekt. Ona je izvorno konstruirana u ideologijskoj slici
zbilje. Potom je ta slika nametana geografskoj, kulturnoj i religijskoj realnosti prostora
koji  su  određivale  jugoslavenske granice.  Bosna je  posve obrnuta  pojava.  Ona je
realnost koju je ideologijska slika Jugoslavije negirala, pa joj je nametano ideologijsko
dijeljenje i razdvajanje. Da je tako, jasno svjedoči i činjenica da se koheziona energija
Bosne pokazala moćnijom i od zajedničkog vojnog djelovanja dviju državnih struktura
na njenom razbijanju.

U cijelom trajanju Jugoslavije postojala je napetost između njenih dijelova i središta.
Gotovo  svi  ti  dijelovi  nastali  su  u  dugom  historijskom  trajanju,  pa  su  njihove
cjelovitosti nadlazile Jugoslaviju kao sastavljevinu. Srbija i srpski nacionalni program
bili su središnja pojava tog nastajanja. Beograd, kraljevska dinastija, srpska vojska i



36

Spirit of Bosnia - 36 / 39 - 23.01.2026

srpska nacionalna ideologija smatrani su među Srbima samom jezgrom Jugoslavije.
Otpori tome pokazivani su kao težnja očuvanja slovenačkog, hrvatskog, makedonskog,
crnogorskog,  albanskog te  bosanskog subjektiviteta.  Postupno je  otpor  Jugoslaviji
prerastao u mjeru štićenja subjektiviteta koji su je sačinjavali. Jugoslavija je postala za
sve, osim za Srbe, srpski program.

Za unitarnu Jugoslaviju zalagali  su se samo srpski nacionalisti  i  njihovi  saveznici.
Takvoj državi opirali su se svi koji su u Jugoslaviji gledali poredak koji omogućuje
opstanak i  razvoj  njihovih historijskih,  kulturnih i  političkih subjektiviteta.  Zato je
razaranje  bosanskog  subjektiviteta  za  velikosrpske  nacionaliste  bio  preduvjet
realiziranja Jugoslavije kao srpskog programa. Nijedan prostor bivše Jugoslavije nije
bio izložen takvom osporavanju kakav je Bosna trpjela u cijeloj svojoj jugoslavenskoj
historiji.

Iako  je  tu  riječ  o  cjelovitom  i  jedinstvenom  društvu,  nastalom  u  neprekinutom
historijskom trajanju, te kulturi i jeziku unutar kojih su trajale i male i velike razlike,
ali nikad tako da tu cjelinu razore u fizički rastavljive dijelove, svako nastojanje da
takva  cjelovitost  bude  artikulirana  predstavljano  je  kao  “bosanski  unitarizam”,  a
njegovo  razaranje  predstavljano  je  kao  nastojanje  na  postizanju  ravnopravnosti  i
konstitutivnosti. Kada god neko kaže da je normaliziranje bosanskog državnog poretka
moguće samo preko baznih pretpostavki  –  dva entiteta i  tri  konstitutivna naroda,
pozivajući  se  pri  tome na Dejtonski  sporazum,  time potvrđuje  svoje  razarateljsko
gledanje na bosansku cjelovitost.

Isticanje nemogućnosti bosanske države ili, u relativiziranoj varijanti tog stava, njene
nemogućnosti na temeljima evropskih demokracija, redovito postulira “muslimansko
pitanje” kao uzrok tog. Taj stav je uobličen u tvrdnjama o nemogućnosti primjene
principa “jedan čovjek – jedan glas”, o opasnosti unitarizma, o građanskoj državi i
tome slično. U jezgri svih tih iskaza je antimuslimanski stav o nespojivosti evropskih,
shvaćenih kao kršćanskih, predstava o demokratskoj državi s prisutnošću Muslimana.
Nije moguće objasniti ni narav posljednjeg rata protiv Bosne bez uzimanja u obzir te
činjenice.  Nije,  jer  nema  i  ne  može  biti  realizacije  genocida  bez  ideologijskog
pozicioniranja cijelog naroda ili njegove većine u zločinački pothvat.

Svaka evropska država je organizirana u skladu sa svojim posebnostima, ali nikad
mimo principa koji bi joj omogućavali opstanak i političku koherentnost. Na taj način
svaka od njih je “unitarna” u značenju da njen opstanak nije moguć bez okupljenosti
svih različitosti oko nekog zajedničkog principa. Nema države koja može opstati bez
jasnog definiranja središta u odnosu na koje se osigurava njegova kohezija. Na pitanje
o načinu povezivanja pojedinih dijelova sa središtem mogu biti dani različiti odgovori.
Ali, ako te povezanosti nema, ako u svom konceptu nije u dovoljnoj mjeri unitarna,
država je osuđena na raspad. Osporavanje unitarnosti je,  prema tome, razumljiv i

prepoznatljiv  sadržaj  antibosanskih programa. 38  zagovornike i  branitelje bosanske
cjelovitosti za unitarizam je isto što i zagovarati raspad te države.

Kako  god  bila  organizirana  ustavna  razglobljenost  nekog  državnog  poretka,  od
pojedinca do najviših organa zakonodavne, izvršne i sudske vlasti, povezanost političke
strukture pretpostavlja postojanje središta iz kojeg je politička moć razdijeljena do
krajnjih rubova državnog poretka.  Kada tog središta i  povezanosti  s  njime nema,



37

Spirit of Bosnia - 37 / 39 - 23.01.2026

raspad države je nužan.  Uz to,  djelovanje veza s vanjskim središtima, za koja se
vidljivo ili nevidljivo vežu državne strukture, podstiče i snaži taj raspad.

Prisutnosti  i  utjecaji  tih  vanjskih  središta,  među  kojima  su  Beograd  i  Zagreb
najpresudniji, pravdani su kao ideologijske nužnosti srpskog i hrvatskog nacionalnog
integrizma,  te  odgovornosti  za  položaje  Srba i  Hrvata u  susjedstvu.  Takav odnos
prema Srbima i Hrvatima u Bosni uključuje direktno i/ili indirektno njihovo štićenje od
onih činitelja koji ih ugrožavaju. A ti ne mogu biti nikoji drugi do Bošnjaci/Muslimani,
jer  u  Bosni  nema drugih koji  su u odnosu sa Srbima i  Hrvatima.  Iz  tog nastaju
konstrukcije o izvorima te opasnosti – muslimanski radikalizam, brojčanost, unitarizam
i tome slično.

Iako  mnogima mogu izgledati  benigne dvije  tvrdnje  koje  će  ovdje  biti  navedene,
njihova je suština opasno prosljeđivanje antimuslimanstva kao prikrivenog, ali politički
razornog negativnog stava prema Bosni. U poznatoj i široko raspravljanoj izjavi Ive
Josipovića, predsjednika Republike Hrvatske, koja je dana Reutersu, istaknuto je kako

u Bosni “ima puno Muslimana.” 39 Josipović nije nikada objasnio kako ih to ima puno i
od kuda njegova saglasnost s mnoštvom onih koji su govorili i djelovali protiv Bosne,
obrazlažući to stavom o opasnosti  od velikog broja Muslimana u Bosni.  Nije li  ta
tvrdnja u korijenu sve tragedije balkanskih Muslimana?!

Svejedno je da li  je izjava predsjednika Ive Josipovića rezultat njegove nedovoljne
osviještenosti o pitanjima o prošlosti, sadašnjosti i budućnosti geopolitičkog prostora u
kojem je i Republika Hrvatska, kojoj je on predsjednik, ili ona odražava njegovu sliku
bosanske pluralnosti. Jasno je da antimuslimanstvo implicitno i eksplicitno prožima
politička osjećanja, mišljenja i djelovanja gotovo svih balkanskih političara. Da je tako,
evo još jednog jasnog dokaza: “Iz niza razloga Hrvati su u poziciji da zapravo nemaju
pravi temelj utjecaja. Za Srbe je to Republika Srpska koja je, što god mislili o njoj,
dobro organizirana, Bošnjacima je to broj, a Hrvati nemaju nikakav temelj političkog

utjecaja.” 40

Notes

Hazim Šabanović, Bosanski pašaluk: Postanak i upravna podjela, Sarajevo: Svjetlost,1.
1982, 79–80. ↩
Milorad Dodik,  “Nema hemije  koja  može ujediniti  BiH”,  Politika,  30.  maj  2011.2.
godine; http //www.politika.rs/republike/Politika/178084.sr.html. ↩
Navedena se procjena osniva na istraživanjima danim u knjizi: Vladimir Žerjavić,3.
Gubici  stanovništva Jugoslavije  u drugom svjetskom ratu,  Zagreb:  Jugoslavensko
viktimološko društvo, 1989, 36, 61. O genocidu nad Bošnjacima/Muslimanima tokom
Drugog svjetskog rata vidjeti također u: Bogoljub Kočović, Žrtve Drugog svetskog
rata  u  Jugoslaviji,  Sarajevo:  Svjetlost,  1990;  Vladimir  Dedijer  i  Antun  Miletić,
Genocid nad muslimanima, 1941–1945: Zbornik dokumenata i svjedočenja, Sarajevo:
Svjetlost, 1990. Prikaz razaranja bosanske demografske cjelovitosti u posljednjem
ratu protiv  Bosne (1991–1995)  dan je  u:  Rusmir  Mahmutćehajić,  The Denial  of
Bosnia, Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 2000, 75–78. ↩
Vidjeti:  Stevan  Moljević,  “Homogena  Srbija”,  141;  u:  Bože  Čović,  ur.,  Izvori4.



38

Spirit of Bosnia - 38 / 39 - 23.01.2026

velikosrpske agresije, Zagreb: August Cesarec, 1991, 141–150. ↩
Latinka Perović, “Srbija i dalje ne zna gde su njene granice”, razgovarala Tamara5.
N i k č e v i ć ,  E - n o v i n e ,
http://www.e-novine.com/intervju/intervju-politika/46612-Srbija-dalje-zna-gde-njene-
granice.html. ↩
“Br i junsk i  t ranskr ip t ” ,  Br i junsk i  t ranskr ip t i  akc i j e  “O lu ja” ,6.
http://www.camo.ch/brijunski_transkripti.htm. ↩
Dobrica Ćosić, “O Stvaranju Republike Srpske i njenom piscu”, u: Nikola Koljević,7.
Stvaranje Republike Srpske: Dnevnik 1993–1995, Beograd: Službeni glasnik, 2008,
35. ↩
Isto, 36. ↩8.
Vidjeti: www.mzd.gov.rs. ↩9.
Milorad Ekmečić, Dugo kretanje između klanja i oranja: Istorija Srba u Novom veku10.
(1492-1992), Beograd: Zavod za udžbenike, 2008, 204. ↩
Stevan Moljević, “Homogena Srbija”, 141 ↩11.
www.hrt.hr/Index.php?id=48&tx_ttnew… ↩12.
Isto. ↩13.
Vidjeti: Tade Smičiklas, Dvjestogodišnjica oslobođenja Slavonije, 1: Slavonija i druge14.
hrvatske zemlje pod Turskom i rat oslobođenja, Zagreb: Jugoslavenska akademija
znanosti I umjetnosti, 1891, 102. ↩
Vidjeti: Hivzija Hasandedić, Muslimanska baština Bošnjaka 2: Herceg Novi i okolina,15.
Vrgorac  i  okolina,  Imotska  krajina,  Makarsko  primorje,  Zapadna  Hercegovina
Mostar: Islamski kulturni centar, 1999; Radoslav Lopašić, ur., Spomenici hrvatske
krajine, 3, Zagreb: Na prodaju u Knjižari L. Hartmana (Kugli i Deutsch), 1889, 28; i
Stipan Zlatović,  Franovci Države presvet.  odkupitelja i  hrvatski puk u Dalmaciji,
Zagreb: Knjigotiskara i Litografija C. Albrechta, 1888. ↩
Mile Lasić,  “Kako su Turci daleko od Balkana”, Slobodna Bosna,  761/17 (2011):16.
38–41, 38. ↩
Isti, “Hrvatima ne treba guvrener iz Sarajeva”, intervju Jurici Gudelju, Oslobođenje,17.
22. novembar 2011. godine, 5. ↩
“Bosanski muslimani su i danas opkoljeni”, govor Episkopa zahumsko-hercegovačkog18.
i  primorskog,  vladike Grigorija  na sjednici  Kruga 99,  19.  juna 2011.  godine;  u:
Oslobođenje, 20. juna 2011. godine, 3. ↩
“Ko je učestvovao u zaštiti Mladića moraće da odgovara”, Politika,  4. juni 2011.19.
godine, 5. ↩
“Dijalog slomio sablju OHR-a”, Politika, 30. maj 2011, 8. ↩20.
Isto. ↩21.
“Nema  hemije  koja  može  ujediniti  BiH”,  Politika,  30.  maj  2011.  godine,  http:22.
//www.politika.rs/republike/Politika/178084.sr.html. ↩
Isto. ↩23.
Petar Petrović Njegoš, Gorski Vijenac, Sarajevo: Svjetlost, 1981, 57–58. ↩24.
“Nema  hemije  koja  može  ujediniti  BiH”,  Politika,  30.  maj  2011.  godine,  http:25.
//www.politika.rs/republike/Politika/178084.sr.html. ↩
“Moramo naći rješenje za bosanske Hrvate”, Oslobođenje, 8. juni 2011. godine, 5. ↩26.
“Gdje su sada 325.852 Hrvata?”, intervju fra Luke Markešića koji je vodila Mimi27.
Đurović-Rukavina, Oslobođenje, 3. juli 2011. godine, 5. ↩
Isto. ↩28.
Ni posljednjim ratom nisu riješeni nacionalni problemi u BiH”, Večernji list: Obzor,29.



39

Spirit of Bosnia - 39 / 39 - 23.01.2026

399 (2011): 14–17, 17. ↩
Kliker.info, http://www.kliker.info/index.php?id=15746 ↩30.
Ćosić, “O Stvaranju Republike Srpske i njenom piscu”, 10. ↩31.
Kur’an, 3:83. ↩32.
Navod u: Ivan Meštrović, Uspomene na političke ljude i događaje,  Buenos Aires:33.
Knjižnica Hrvatske revije, 1961, 73; preuzeto iz: Ivo Banac, Nacionalno pitanje u
Jugoslaviji: Porijeklo, povijest, politika, prev. Josip Šentija, Zagreb: Durieux, 1995,
84. ↩
KDZ051 svjedočenje,  Krajišnik,  T.11278.  Krajisnik  case,  ICTY Archive;  navod u:34.
Edina Bećirević, “The Issue of Genocidal Intent and Denial of Genocide: A Case
Study of Bosnia and Herzegovina”, East European Politics & Societies, 24/4 (2010):
480–502, 486. ↩
Globus, 17. avgust 2007, 81. ↩35.
Vidjeti: Boris Tadić, “Moramo naći rješenje za bosanske Hrvate”, Oslobođenje, 8. juni36.
2011. godine, 5. ↩
Ćosić, “O Stvaranju Republike Srpske i njenom piscu”, 29 ↩37.
Osporavatelji  Bosne  kao  društva,  kulture  i  politike  gotovo  redovno  njenim38.
braniteljima pripisuju krivicu zalaganja za unitarnu državu. Time se najčešće skrivaju
odgovornosti susjednih država za razorna djelovanja prema toj zemlji. Nije teško u
toj konstrukciji  prepoznati antimuslimanski sadržaj koji  je usporediv s evropskim
naslijeđem antisemitizma. Unitarna Bosna, prema toj konstrukciji, znači omogućenje
uloge  većine,  što  je  nedopustivo,  jer  je  ona,  kako  ti  konstruktori  smatraju,
“muslimanska”.  Vidjeti,  naprimjer:  Darko Tanasković,  Neoosmanizam:  Doktrina  i
spoljnopolitička praksa, Beograd: Službeni glasnik Republike Srpske, 2010, 29. ↩
Oslobođenje Izjava prenijeta 7. aprila 2011. godine. ↩39.
U:  “Nije  lako,  ali  Srbija  ne treba da stane zbog Kosova”,  intervju Vesne Pusić,40.
ministrice  spoljnih  i  evropskih  poslova  Republike  Hrvatske  Julijani  Mojsilović
Dežulović, Novi magazin, 19. januar 2012. godine, 22–25, 24. ↩

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.


	Spirit of Bosnia
	HARMONIA ABRAHAMICA O BAUKU BOSANSTVA I NJIME USTRAŠENIMA


