Spirit of Bosnia / Duh Bosne

An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Medunarodni, interdisciplinarni, dvojezicni, online casopis

otkrivanje Bosne i Hercegovine u britanskoj putopisnoj
literaturi (1844-1912)

Neval Berber

Prve tragove engleskog interesovanja za Bosnu i Hercegovinu nalazimo krajem 16.
vijeka. Radilo se o vrlo kratkotrajnom interesovanju koje se brzo nakon toga, vec
pocCetkom 17. vijeka, i ugasilo. Za prve putnike Bosna i Hercegovina je predstavljala
samo jednu etapu u mnogo duzem putovanju sa Istanbulom kao posljednjim
odrediStem. Kada nisu putovali iskljuCivo morem, jedan od puteva koji su prvo Englezi,
a kasnije i drugi Britanci, odabirali da bi stigli do tog, za njih fascinantnog i punog
Cari, ali takoder i zastrasujuceg glavnog grada tada jos snazne Osmanske Imperije, bio
je i onaj preko Venecije, potom duz dalmatinske obale, pa preko planinske
unutrasnjosti Balkanskog poluostrva. Ovaj put je prisiljavao putnike da se nakratko
zaustave i u Bosni i Hercegovini. Kako Bosna nije predstavljala finalno odrediste u
njihovim ranim balkanskim putovanjima, kao i zbog vrlo kratkog boravka u njoj,
britanski putnici su ostavili vrlo nejasna svjedocanstva o ovome podrucju, i njihovi
izvjestaji su bili poprilicno neprecizni i povrsni, ¢ak i onda kad su se odnosili na same
etape putovanja.

U 17. vijeku, kada se povecao broj putnika u Istanbul i Svetu Zemlju kopnenim putem,
potreba da se putuje preko bosansko-hercegovackih predjela je naglo prestala:
umjesto da putuju dalmatinskim i bosanskim putevima i preko teSko prohodnih
planinskih podrucja, britanski putnici su radije isli sjevernim putem za Istanbul, preko
BecCa i Budimpeste, pa nakon toga juzno, preko Panonske nizije, Srbije, Bugarske i
Trakije. Radilo se o itineraru koji je postao prilicno popularan u narednim vijekovima,
kada su trgovci, diplomate i njihova pratnja putovali na Istok, zaobilazeéi Bosnu i
Hercegovinu. 1z ovih prakti¢nih razloga, ¢ini se da do 1844. godine niti jedan britanski
putnik nije boravio u Bosni i Hercegovini, a i ako jeste, onda nije ostavio o tome
nikakvo pisano svjedocCanstvo.

Godina 1844. obiljezava ponovno ozivljavanje britanskog interesovanja za Bosnu i
Hercegovinu, nakon pauze od dvjesto godina. Uzrok tome je bilo povecanje britanskog
javnog interesovanja za ‘Tursku u Evropi’ u 19. vijeku, koje je bilo potaknuto s jedne
strane novim odnosom britanske vanjske politike prema Osmanskom Carstvu (od oko
1830. godine), a s druge strane uplitanjem Velike Britanije u Krimski rat (1854-1856).
Ovo interesovanje se ucvrstilo 1856. godine PariSkim mirom, kada se Britanija i
sluzbeno pocela interesovati za Istocno pitanje. Samo godinu dana kasnije, 1857.

Spirit of Bosnia -1/14- 09.01.2026


https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-5-no-4-2010-october/unveiling-bosnia-herzegovina-in-british-travel-literature-1844-1912/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-5-no-4-2010-october/unveiling-bosnia-herzegovina-in-british-travel-literature-1844-1912/

godine, Sarajevo je postalo i sjediSte britanskog konzulata '

Dok je ovo interesovanje postalo aktuelno u cetrdesetim i pedesetim godinama
zahvaljujuéi i novim trendovima u britanskoj vanjskoj politici, ono se naglo pojacalo
tokom seljackog ustanka u Bosni (1875-1878). Ustanak je tako obnovio interesovanje
britanske javnosti za Istocno pitanje, interesovanje koje je bilo blago popustilo nakon
1856. godine. Za razliku od prethodnog perioda, tokom ovih godina pojavljivanje
britanskih putnika u Bosni je postalo redovitije. Stovise, od ovog trenutka nadalje, to
putovanje je najviSe ovisilo o dogadajima vezanima za bosanski kontekst, poti¢uci
pisanje putopisa koji nisu visSe bili samo politickog karaktera, nego i naucnog, te, na
kraju, i turistickog. Dakle, ovaj trend, koji je nastao sredinom 19. vijeka i postepeno se
razvijao tokom sljedecih nekoliko desetljeéa, nastavio se sve do 1912. godine, kada je
naglo prekinut izbijanjem Prvog balkanskog rata. [...]

Veza koju su putnici uspostavljali sa Bosnom je bila prouzrokovana politickim,
drustvenim i kulturnim uslovima na koje su nailazili ne samo u svojoj zemlji nego i u
zemlji koju su posjecivali. Pored toga, veza izmedu ta dva razliCita geo-kulturna pola je
bivala dodatno obogacéena li¢cnim iskustvima putnika. Rodna i etnicka pripadnost, kao i
kulturno nasljede i politicka orijentacija putnika su uticali na njihove opise Bosne i
Hercegovine, zemlje koja je obi¢no bivala percipirana kao geografski blizu, a kulturno
daleko.

Britanci koji su putovali ‘osmanskom Bosnom’ u periodu izmedu cetrdesetih i
Sezdesetih godina 19. vijeka su prvo ‘otkrili’ ovu zemlju u geografskim terminima.
Sedamdesetih godina njihovi nasljednici su s interesovanjem analizirali i kulturnu i
drustvenu stvarnost s kojom su se susretali. U ovom procesu otkrivanja bosanskog
drustva putnici su vrsili selekciju materijala, daju¢i prednost jednoj vrsti ¢injenica nad
drugima, primjenjujuci svoje parametre ocjenjivanja, svjesno ili nesvjesno se koristeci
vec¢ prethodno utvrdenim polaznim tackama; ukratko, oni su prenosili jednu veoma
kompleksnu sliku Bosne i Hercegovine i njezinog naroda. Namjera ove studije bila je
dekonstruisanje ove slike kroz ispitivanje razli¢itih faktora koji su uticali na
prikazivanja Bosne i Hercegovina od strane britanskih putnika. Ona je potom nastojala
da rekonstruiSe britanske stereotipe i predrasude o Bosni i Hercegovini, fokusirajuc¢i
se takode na britanske putopise.

Zapadnjacki imaginarni prostori i Bosna i Hercegovina

Kao Sto su neka postmodernisticka naucna istrazivanja pokazala, prostor,
konceptualizovan kao proizvod drustvenih odnosa, moze da bude percipiran i kao

dimenzija ljudskog postojanja okarakterizirana mo¢i i simbolizmom ?. [...] Ova
postmodernistiCka geografska svijest, takode poznata i kao specijalna “geometrija
moci”, moze se pronaci i u nekim studijama koje su zadnjih godina bavile izu¢avanjem
kulturnih i politickih relacija moc¢i unutar Evrope. U knjizi IzmiSljanje Istocne Evrope
(Inventing Eastern Europe,1994), Larry Wolff je medu prvima istrazio ovo znanstveno
podrucje.

I pored brojnih kritika, rad Larry Wolffa ostaje vrijedna polazna tacka za sve one koji
Zele izucavati zapadnjacka kolektivna prikazivanja koja se odnose na evropski

Spirit of Bosnia -2/14- 09.01.2026



geografski prostor u zadnja tri vijeka. Aplicirajuci teorije koje je Edward Said razvio u
knjizi Orijentalizam (Orientalism, 1978), Wolff je, posveduju¢i najviSe paznje
izucavanju rukopisa francuskih philosophes i voyageurs, pokazao da je u 18. vijeku
zapadna Evropa “izumila” Istocnu Evropu kao svoju “komplementarnu drugu
polovicu”. Od tada pa nadalje, po misljenju Wolffa, zapadni Evropljani su slici Istoka
kao zaostalog i barbarskog podrucja, nastanjenog divljim i primitivnim narodima
percipiranim kao kulturno i civilizacijski inferiornim, suprostavljali sliku Zapada kao
prostora obiljezenog visokim moralnim i civilizacijskim vrijednostima. Preko ovog
procesa konstrukcije isto¢noevropskog prostora kao zaostalog, autori su pod uticajem
prosvjetiteljstva iznova iscrtavali mentalne karte, preokrec¢uci podjelu prostora sa
sjevera i juga na istok i zapad.

Znacajno je spomenuti da je Wolff locirao pocetke novog mapiranja Evrope u doba
stvaranja zapadnog pojma ‘civilizacije’, neologizma nastalog u 18. vijeku kojeg je
Zapad koristio u odnosu na sebe, a Cije je nastajanje olakSano savremenim
konstruisanjem Isto¢ne Evrope kao negativnog komplementa Zapada. No, evolucija
koncepta civilizacije ne treba se smatrati jedinim elementom bitnim za nastajanje ovog
pozitivhog-negativnog polariteta unutar Evrope; velika vaznost je data i geografskom
lociranju Isto¢ne Evrope kao “Evrope i ne-Evrope”. Po misljenju Wolffa, ova geografski
“neodredena lokacija” IstoCne Evrope, koja je Cesto bila identificirana sa konceptom
granice, omogucéila je zapadnim Evropljanima stvaranje zaostalog i nerazvijenog
prostora koji je mogao posredovati izmedu civilizacije i barbarstva. [...]

Taj isti koncept ‘razmeda,’ koji je Wolff upotrijebio govoreci o Istocnoj Evropi, je 1997.
godine dodatno istrazila Maria Todorova, koja je, proucavanjem najutjecajnijih
zapadnih slika Balkana i balkanskih naroda, znacajno pomjerila Wolffov fokus
istrazivanja teme drustvenih odnosa i odnosa moc¢i unutar Evrope. Pozicionirajuéi
Balkan nasuprot Saidovog Istoka, Todorova je takoder naglasila da i pored toga Sto je
glavni diskurs koji postavlja Balkan kao ‘drugost’ unutar Evrope nastao u periodu
modernog orijentalizma kojeg je analizirao Said, on ne treba da bude posmatran kao
njegov poddiskurs nego kao diskurs koji se razvio nezavisno od njega. Medu brojnim
karakteristikama po kojima se ‘balkanska drugost’ razlikuje od one orijentalne je i
“tranzicijski status” Balkana, karakteristika koja evocira Wolffovu tezu o istoCnoj
Evropi. Dakle, ako je s jedne strane orijentalizam percipirao Zapad i Istok kao dva
“nekompatibilna entiteta i suprotna svijeta, iako kompletirana svijeta”, balkanizam je,
s druge strane, da se izrazimo figurativno, prihvatio Balkan kao most i raskrsce:
“Balkan”, piSe Todorova, “se poredio s mostom izmedu Istoka i Zapada, izmedu Evrope
i Azije”.

Prisustvo britanskih putnika u Bosni, kao Sto smo veé¢ spomenuli, je bilo usko povezano
sa IstoCnim pitanjem, kao i sa nemirima unutar Bosne. Sedamdesetih godina 19. vijeka
Bosna i Hercegovina je, uz Bugarsku, postala za Britance glavna zona interesa na
Balkanu, i kao takva je privlacila najviSe putnika.

U ovom periodu putnici su stizali u Bosnu sa sjevera, prelazeci rijeku Savu u Gradisci,
Brodu ili Raci, te rijeku Unu u Kostajnici, drzeci te rijeke za fiziCke i administrativne
granice koje su odvajale Austro-Ugarsku Imperiju od Osmanskog Carstva, ali takode, a
mozda i ponajviSe, za simbolicke granice koje su oznacavale tacku na kojoj je isto¢ni
barbarizam zauzeo mjesto zapadne civilizacije. Administrativna granica koju su putnici

Spirit of Bosnia -3/14- 09.01.2026



prelazili je bila oznacCena rijekama koje su geografski bile locirane na sjeveru i
sjeverozapadu, Sto je prisiljavalo putnike da se krec¢u smjerom sjever-jug. No, bez
obzira na ovo ‘vertikalno’ kretanje, britanski putnici su smatrali Bosnu za
istocnoevropsku oblast, kako je to shva¢ao Wolff, kao da taj prelazak preko granice
nije prisiljavao putnike na kretanje u smjeru sjever-jug, nego zapad-istok.

Ono Sto su putnici ostavljali iza sebe, u ‘njemackoj’ Gradisci, Brodu, Raci i Kostajnici,
po prelasku rijeka koje su dijelile gradove na njihove ‘austrijske’ i ‘turske’ dijelove,
bilo je suprotstavljano onome Sto se nalazilo na ‘turskoj’ strani tih istih gradova.
StoviSe, pozitivnoj slici austrijskih gradova kroz koje su putovali putnici su
suprotstavljali sliku turskih gradova u koje su ulazili, obojenih negativnim tonovima.
Upravo zbog toga se britanski putopisi o Bosni iz 19. vijeka mogu smatrati za jednu
bogatu zalihu slika koje su pokazivale na koji nacin je Zapad konstruisao svoju sliku
civilne i moralne superiornosti, nasuprot slike barbarizma i dekadencije Istoka. Za
razliku od onoga Sto je Wolff pokazao piSuéi o Istocnoj Evropu, vrijednost ovih
dihotomnih principa u britanskim putopisima o Bosni nije vidljiva prije 19. vijeka.
Prikazivanja Bosne i Hercegovine kao zemlje istocnoevropskog podneblja ne upuéuju
na nastanak u 17. i 18. vijeku ve¢ pokazuju kako se jedan te isti diskurs razvio u
razli¢itim zapadnoevropskim zemljama u razli¢ito vrijeme, stizu¢i u Bosnu tek
sredinom 19. vijeka.

Prvi tragovi ovakvog shvacanja se mogu naci 1872. i 1873. godine, kada Arthur J.
Patterson i Humphry Sandwith stizu u Bosnu putujuci Savom i Unom, dvjema rijekama
koje su u njihovim o¢ima predstavljale grani¢nu liniju izmedu Zapada i Istoka. Pa ipak,
ova dva putnika, iako nisu oklijevali da suprotstave Zapad Istoku, nisu opisivali Istok
prvenstveno u negativnim terminima. Radije, njihovi opisi Bosne su se isticali po
egzoticizmu, prikazujuéi prije svega ovu zemlju kao mjesto istocnjackog Sarma koji je
drazio putnikovu mastu bogatim repertoarom slikovitih i fantasti¢nih prikaza. Arthura
J. Pattersona je jedna takva slika na koju je naiSao u nekoj prodavnici “Turske
Kostajnice” podsjetila na scene koje su se obi¢no mogle vidjeti na ilustracijama
turistickih vodica sa Istokom kao glavnim odredistem:

Izmedu dvije Kostajnice rijeka je podijeljenja jednim ostrvom na Unu i
Unicu [...]. Nakon $to smo stigli na tursku stranu rijeke, prosli smo pored
niza otvorenih prodavnica, ili, joS bolje, kioska, gdje se prodavao duhan
[...] ijos neka siromaSna i neluksuzna roba za potrebe muslimanskog
stanovniStva. Prodavnice su sli¢ile onima koje je moguce vidjeti na
ilustracijama putovanja na Istok.

Humphry Sandwith je ponudio opis ove zemlje na joS egzotiCniji nac¢in. Bosna na koju
je on naiSao u Bosanskom Brodu je prikazana dobro poznatim slikama kojima su
zapadnoevropski putnici najcesée opisivali azijske ili sjevernoafricke drazave:

Nakon malo vremena stigli smo u Bosanski Brod; tamo su se nalazili veé¢
od prije prepoznatljivi likovi koji su sjedili na verandama u vrlo loSem
stanju, s turbanima na glavama i prekrStenih nogu, ili za klimavim

Spirit of Bosnia -4/14 - 09.01.2026



tezgama, provodeci dane puseci ili prebiruci tespih prstima.

Dvije godine nakon toga, 1875, odmah nakon izbijanja bosanskog ustanka, kroz Bosnu
su putovali James Creagh i Arthur J. Evans. Obojica su stigli u zemlju sa sjevera,
presavsi rijeku Savu, kao i njihov zemljak Humphrey Sandwith prije toga. Iako ova dva
putnika nisu imali priliku da se sretnu, njihovi putopisi objavljeni 1876. godine
svjedocCe da su posjetili Bosnu u istom periodu, putujuéi kroz zemlju sa sjevera prema
jugu. Ono sto ih takoder povezuje su i slicnosti u prikazivanju ove zemlje i njezinog
naroda koje su ostavili; tako su obojica opisali zaostalost bosanskih gradova i
degradaciju njihovih stanovnika naspram modernosti i snage njihovih austrijskih
pandana.

Ono Sto odmah iznenadi Citaoca kada se susretne sa putopisom James Creagha je jezik
koji je koristio u opisima turskog Broda kao grada koji nadopunjavao “Njemacki Brod”:
“Grad na lijevoj obali se zove Njemacki Brod, a onaj na desnoj Turski Brod [...] i pored
toga Sto medu njima postoje vrlo slabe veze, drugi je poput predgrada prvog”. Creagh
potom dodaje ovoj slici jos jednu, koja razmatra prvi grad nasuprot drugom, opisujuci
pristaliSte u “Njemackom Brodu” “modernim” (“Parabrod prvo staje u Turskom Brodu
[...] a nakon toga [...] se usidri u modernom pristaliStu u Njemackom Brodu”). Na
kraju, ove dvije geografske lokacije su suprotstavljene jedna drugoj kroz poredenje
“dostojanstvenih isto¢njaka” iz Turskog Broda sa “austrijskim vojnicima” Njemackog
Broda, i raznobojnosti prvih sa dvobojnoséu drugih:

Dostojanstveni istoCnjaci, odjeveni u komotne Sarene halje i velike
turbane, se polako krecu niz put uz vodu; dok u zemlji kriS¢ana, iako
odvojenoj od ove istoénjacke slike samo uskim kanalom Save, tornjevi
crkve malog njemackog grada nadilaze krovove kuca, a austrijski vojnici,
u bijelim tunikama i laganim plavim hlacama, izlezavaju se na stolicama u
nekom ukrasenom parku.

Kada Cregah konacno stupi u Turski Brod, cijela njegova paznja je fokusirana na
opisivanje razlika izmedu dvije stvarnosti, Sto ovaj pisac ¢ini sa posebnim zanosom. Za
njega, bez obzira na bliskost u geografskom smislu, razlike izmedu dva grada i
njihovih stanovnika tako su velike da ga podsjecaju na situacije koje su Englezi
dozivljavali u Bombaju: “Putnik koji se uputi iz Southhamptona za Bombaj oko Rta
Dobre nade, moze da primijeti nakon putovanja od nekoliko mjeseci velike razlike u
izgledu ta dva grada i njihovih stanovnika”. Na kraju, ovaj autor sazima razlike izmedu
dvije rijeCne obale u slici koja orijentalizira Turski Brod i okcidentalizira Njemacki
Brod, pocCevsi od obicaja i odjec¢e stanovnika:

Razlika izmedu Njemackog Broda i Turskog Broda nije ni u koju ruku
manje znacajna. Prvi, kao Sto mu i samo ime govori, je mali austrijski
grad; a u ovom drugom [...] trgovci prodaju robu u kioscima ispred svojih
kuca i sjedeci prekrstenih nogu puse dugacke lule na pravi isto¢njacki
nacin. [...] zene skroz omotane u dugacke i jako Siroke bijele mantile,

Spirit of Bosnia -5/14- 09.01.2026



sakrivene klize od kuée do kuce; vjernici, uvjereni da je ¢istoca klju¢na
stvar kod molitve, peru brade i glave u fontanama u dvoristima dzamija.
[...] Muskarac sa SeSirom je predmet radoznalosti u onolikoj mjeri u kojoj
bi bio da je u Bagdadu; ni neposredno krs¢ansko susjedstvo nema nikakav
uticaj na navike, ponaSanje, obicaje ili religiju Turaka.

Arthur J. Evans je manje sklon nego Creagh kontrastiranju jedne oblasti s drugom, ali
je puno eksplicitniji u opisivanju u negativhom svjetlu bosanskih gradova pod
osmanskim uticajem. Nakon Sto se Evansu otvorio prozor u ‘osmansku Bosnu’ po
prelasku granice sa Austro-Ugarskom Imperijom na rijeci Savi, koju on metaforicki
naziva “Rubikonom” (“kako bilo da bilo, presli smo Rubikon, i pristali na tursku
obalu”), njegov zapadnoevropski mentalitet ga je naveo da primijeti veliki stepen
barbarstva. U glavi ovog putnika podrucje odmah zadobiva negativan oblik, Sto se
moze primijetiti u opisu koji naglasava zaostalost vojnika kojeg susrece na ulici: “kako
bilo da bilo, presli smo Rubikon, i pristali na tursku obalu usred grupe malih plemica
sa turbanima, iz koje nam je odmah priSao neki traljavi vojnik i otpratio nas do jedne
cetrvrtaste karaule sa vernandom, odnosno ¢uvarove postaje. Nas vojnik je ponovo
privukao nasu paznju pokretom ruke i mi smo krenuli za njim do prefekta, odnosno
mudira, da bi mu pokazali nase pasose”. Situacija opisana na bosanskim ulicama se
suprotstavlja nacinu na koji su bili odjeveni Arthur J. Evans i njegov brat Lewis; iako to
nije otvoreno opisao, u Evansovim oCima njihov nacin odijevanja je u suprotnosti sa
onim na Sto je nailazio u mjestima koja je posjetio, jer je izazivao cudenje kod lokalnog
stanovniStva: “NasSa pojava je po obicaju izazvala veliko ¢udenje velikih turbana malog
gradi¢a”. Ovome se moZze dodati opis pretrpanih bosanskih ulica, djevojcice etiopskog
porijekla i prednja soba jednog konaka bez vrata i prozora; sve su to bili elementi koji
su tvorili sliku jedne prilicno dekadentne i barbarske Bosne:

Grupa bosanskih klinaca nas je pratila u stopu; krajickom oka smo
primijetili neku crnkinju Etiopljanku, koja nam se koketno smijeSila iza
vrata. Kako mudira nije bilo kod kuce, morali smo ga pricekati u
predsoblju njegovog konaka-ako je moguce nazvati “sobom” mjesto koje
nije imalo ni vrata ni prozore [...]; odmah nako Sto smo sjeli na platformu
ili uzdignutu plohu - koja u drugim gradskim ku¢ama, po turskom obicaju,
inace sluzi trgovcima kao mjesto za izlaganje robe - postali smo predmet
interesovanja za gomuilu prolaznika koji su u grupicama sa ulice ili iz
prodavnica lubenica preko puta “buljili u nas” i tako provodili svoje
slobodno vrijeme.

Ono Sto Evans opisuje u negativnim terminima istovremeno je percipirano i kao
drugacije; na suprotnoj obali rijeke on tako nalazi jedan potpuno “novi svijet”: “Za nas
se takode radilo o kratkom predahu, u kojem smo mogli uociti o kakvom se novom
svijetu radilo”. [...]

Ove slike koje nalazimo u britanskim putopisima o Bosni, koji suprotstavljaju Istok i
Zapad, a ponekad cak prikazuju moralnu i civilizacijsku superiornost Zapada u odnosu
na dekadenciju i barbarstvo Istoka, u neku ruku potvrduju dobro znanu tezu geo-

Spirit of Bosnia -6/14- 09.01.2026



simbolicke podjele evropskog prostora na Istok i na Zapad.

No, nagli i izravni ulazak u ovaj evropski Istok, olicen vizuelno i fizi¢ki rijekom, ¢ini se
da ne odgovara u potpunosti interpretativnhim modelima koje su Wolff i Todorova
razradili u pomenutim studijima. Ako su u slucaju isto¢ne Evrope i Balkana zapadni
imaginariji ovisili o elementima neodredenosti, grani¢ne pokretljivosti, kao i o
liminalnim i tranzicijskim situacijama koje su postepeno vodile iz jedne stvarnosti u
drugu, u slucaju Bosne je potrebno napraviti figurativni skok. Slika Bosne koju su
britanski putnici u Bosni konstruisali za publiku kod kuce moze se shvatiti kao jedna
posebna i nezavisna konstrukcija unutar isto¢noevropskog geografskog prostora. I
kulturna fizionomija slike ovog ‘bosanskog Istoka’ bila je u mnogo cemu drugacija od
one koju su Wolff i Todorova izanalizirali za evropski Istok. Bez obzira na to Sto se i
ovaj Istok konstruisao na suprotstavljenosti zapadnoj Evropi, u imaginaciji putnika on
je imao drugaciju simbolicku lokaciju koja je bila izrazavana u sopstvenim formulama i
sadrzajima, i smatrana kulturno odvojena od drugih istoCnoevropskih i balkanskih
zemalja.

Ovi putnici su smatrali Bosnu za unutarevropski prostor koji je bio istoCnije od Istoka,
a slika ove zemlje je posjedovala karakteristike koje su bile sliCnije ‘orijentalnoj
drugosti’ koju je analizirao Edward Said nego Wolffovoj ‘istoCnoj Evropi’. Suprotno od
operacije mentalnog mapiranja koja je kod zapadnih Evropljana, po misljenju Wolffa,
nastala poredenjem i suprotstavljanjem Istocne Evrope Zapadnoj Evropi (“operacije
mentalnog mapiranja su se najviSe odnosile na grupisanje i poredenje: grupisanje
zemalja Istocne Evrope [...] i njihovo poredenje sa zemljama Zapadne Evrope”), u
slucaju britanskih putnika u Bosni, iako je ovo podrucje cesto bilo poredeno sa
zemljama Zapadne Evrope, ono se nije nikada grupisalo sa drugim zemljama IstoCne
Evrope nego sa Turskom, Srednjim Istokom, Afrikom i Azijom. Ovaj skok, kojim je
britanski imaginarij prebacen iz srca Balkanskog poluostrva u centar Istoka koji budi
sjecanje na Saida, najviSe je bio prouzrocCen britanskim ‘otkriéem’ duboko ukorijenjene
islamske tradicije u ovoj zemlji jugoistoCne Evrope.

Bosna je Istok

Ako uzmemo u obzir sve Sto smo do sada naveli u vezi s britanskim putnicima u Bosnu
19. vijeka, mnogo manje nas iznenaduje to da se Bosna u njihovim putopisima poredi
sa Azijom ili Cak Afrikom, zadobijajuéi pritom karakteristike podrucja nekompatibilnog
sa evropskim Zapadom, te djelomic¢no i sa evropskim Istokom. Nalazimo tako brojne
primjere putnika iz sedamdesetih godina koji su poredili Bosnu sa Azijom i Afrikom,
‘stvarajuci’, iz perspektive mentalne geografije, jedan ‘autenticni Istok’ unutar Evrope.
James Cregah je, na primjer, poredio Bosnu sa Indijom, zemljom koja je za britanske
pisce predstavljala pravi pravcati Istok: “On [putnik]”, piSe Creagh, “bi mogao
pjesaciti kopnom do centra Hindustana, a da ne primijeti niti jednu veliku razliku u
nacinu zivljenja koji je tolikoj mjeri jednak na ¢itavom Istoku”.

Cregah je takode poredio Bosnu koju je nazivao “Turska” sa indijskim gradovima,
narocCito sa Hajderbadom, naglasavajuci da “indijski fakiri ¢esto stignu u Brod pa se
osjecaju kod kuce kao da su u Hajderbadu”. Paulina Irby i Humphry Sandwith su bili
jos izricitiji u svojim asocijacijama: posmatrajuc¢i Bosnu, oni su Cesto naglasavali kako
ih je ta zemlja podsjecala, po misljenju Irby, na “barbarsku”, ili, po misljenju

Spirit of Bosnia -7/14- 09.01.2026



Sandwitha, na “muslimansku” Aziju. Tako je Irby primijetila da je Bosna, iako
geografski blizu onome $to je ona smatrala “evropskom civilizacijom”, u pogledu
drustvenih uslova najzaostalija od svih oblasti “Turske u Evropi”. U njezinim oCima ova
zemlja ima “divlji i orijentalni izgled”, a putnici koji bi ju posjetili nisu mogli a da ne
pomisle da se nalaze u “divljini Azije”:

Bosna, uklju¢uju¢i Hrvatsku i Hercegovinu [...], je zemlja divljeg i
orijentalnog izgleda, izmedu dalmatinske obale Jadranskog mora i
napredne kulture Srbije, Madarske i Hrvatske. Predete li granicu i stupite
u ovu zemlju, moze vam se dogoditi da pomislite da ste u divljini Azije.

Po rijeCima Sandwitha, ¢ak je i bosanski pejzaz liCio na onaj azijski: “Dok sam putovao
po gudurama i obroncima bregova, stalno sam se prisjec¢ao Azije”. On je takoder Bosnu
drzao za zemlju kulturno oprecnu Engleskoj, poredeci ju prvo sa Timbuktuum, a potom
je opisujuci i kao vrlo “muslimansku” zemlju:

Ne bi se bas moglo reci da previse preuvelicavam kada kazem da biste
naisli na puno vecu razliku u svemu da vas bace iz nekog engleskog sela u
Timbuktu. Putovao sam u vrlo daleke dijelove Turskog Carstva, medu
nomade Mezopotamije i Kurde na perzijskoj granici, ali nikada nisam viSe
osje¢ao da se nalazim u muslimanskoj i azijskoj zemlji nego sada, s tim
izuzetkom Sto se ovdje mogu naci vrlo dobre ceste.

I Arthur J. Evans je u Bosni pronasao prizore koji su ga podsjecali na Aziju i Afriku:
“Putnici koji su ve¢ vidjeli turske oblasti Sirije, Armenije i Egipta, kada dodu u Bosnu
smjesta se iznenade kada prepoznaju poznate prizore iz Azije i Afrike ponovljene u
oblasti evropske Turske”. I dok je ovaj putnik, s jedne strane, iznosio ¢injenicu da su
se Bosanci definisali sebe naspram druge obale rijeke Save, gdje su smatrali da lezi
Evropa, s druge je strane u svojim putopisima poredio Bosnu sa Azijom: “Bosanci
smatraju drugu stranu Save ‘Evropom’, i potpuno su u pravu; jer vas petominutno
putovanje u potpunosti vodi u Aziju”. Te iste godine, anonimni putnik koji je pisao za
The British Quarterly Review poredi Bosnu sa Kurdistanom (“Opsti izgled Bosne i
Hercegovine je barbarski u skoro istoj mjeri kao i izgled najzaostalijih dijelova
Kurdistana”), ne razlikujuci se pri tom od Evansa.

Ono S$to proizlazi iz ovih putopisa je i to da Britanci nisu percepirali Bosnu kao
orijentalni prostor samo u ‘Cisto’ geografskom smislu, poredeci ju sa Azijom i Afrikom;
u istom periodu nailazimo i na brojne primjere kulturne orijentalizacije Bosne. To je
sugerirano i prikazivanjem ove zemlje kao oblasti ustrajne u ocuvanju tradicionalnih i
osmanskih obi¢aja. Krajni rezultat je bila slika ovog Istoka kao kulturno daleke zemlje,
sa karakteristicnim dzamijama oki¢enim orijentalnim munarama, zemljom
kojomhodaju maramom pokrivene Zene i lijeni muskarci sa turbanima na glavama.

Proces orijentalizacije ove zemlje koja se joS nalazila pod uticajem Osmanskog Carstva
je prisutan veé¢ u samom imenu kojim je nazivano bosansko stanovnistvo: “Ulice i
Carsija su bile prepune istoCnjaka razli¢itog nacionalnog porijekla; a pored Grka,

Spirit of Bosnia -8/14- 09.01.2026



Zidova, kr$¢ana i Turaka, vidio sam i nekoliko indijskih muslimana” (James Creagh).
Ono Sto je c¢inilo ovaj ‘evropski Istok’ jos intenzivnijim bilo je i prikazivanje Bosne kao
mjesta u kojem se inzistiralo na ocuvanju tradicionalnih navika i vjerovanja, “koja ni
uticaj susjedne krscanske zemlje na navike, obic¢aje, nosnje ili religiju Turaka”, kao ni
znakovi modernizacije koji su pristizali iz drugih krajeva Osmanskog Carstva, nisu
mogli promijeniti.

Muslimansko stanovnistvo Bosne je prikazivano kao neprijateljski raspolozeno prema
turskoj vrsti kape, poznate kao fes, koja je od 1839. godine predstavljala simbol
postepene modernizacije Osmanskog Carstva: “Sto se ti¢e uvodenja fesova, carska
naredba je ovdje skoro prouzrokovala ustanak; i do dan-danas medu muslimanskim
stanovniStvom fes se moze naéi skoro samo kod oficira, dok ostatak vjernika nosi
velike turbane karakteristicne za Istok”. Dok u ovom citatu Evans pominje turbane kod
visih slojeva, Sandwith piSe o nizim slojevima: “pred vece smo stigli u otuzni Tchabtji
[Celebi¢], malo mjesto sa malom Car$ijom, gdje muslimani sa velikim turbanima
presjede Citav svoj zivot u iS¢ekivanju musterija koje rijetko dolaze”. Ponekad se uz
turbane muskaraca spominju i Zenske marame, kao i maulouke, tradicionalni turski
mantili koje su nosili muskarci:

Ni u jednoj evropskoj pokrajini Turske pokrivanje maramom nije tako
proSireno. Prica se da su se doskora u Bosni mogli vidjeti janicarski
turbani u obliku jajeta, i da je maulouka, najskupocjeniji od svih mantila,
koji je ve¢ odavno nestao, josS dugo zZivio medu ovim bosanskim
aristokratima.

Ovo predstavljanje Bosne kao bedema tipi¢nih osmanskih i islamskih tradicija je
obogaceno i orijentalistickim slikama koje su podsjecale na navodnu sklonost ljenosti i
inerciji, posebice muslimanskog stanovnistva Bosne. Radilo se vjerovatno o jednoj od
najjacih slika kojom se podvlacilo vierovanje da je Bosna jedna vrsta dekadentnog
Istoka. U Creaghovom putopisu, na primjer, putnik je priznao da se osjecao ‘lijeno’ na
‘istoCnjacki’ nacin: “Sjedio sam na jastuku na verandi, udiSuc¢i smirujuéi dim dugackih
lula”; isti ‘dolce far niente’ ‘istoCnjackog porijekla’, ovaj putnik je primjetio i kod nekih
“trgovaca” “koji su na otvorenima tezgama ispred svojih kuca, sjedili prekrstenih nogu
na turskim ¢ilimima i pusili dugacke lule na pravi isto¢njacki nacin”.

Slican efekat se moze primjetiti i u nekim scenama koje je prizvala Paulina Irby,
opisujuci “¢arsiju ili bazar” kao mjesto gdje su “sjedili Turci sa turbanima na glavama,
u svojim prodavnicama ispred uobic¢ajenih bijednih lubenica, mancesterskog pamuka
[...]ifildzana"”; Evans je primjetio tu istu inertnost i lijenost i u jednoj kafani u Tesnju:

Odavde sam se uputio prema kafani u susjedstvu, koju sam otkrio kada
sam usSao u drugu Stalu i popeo se drugim stepenicama; nakon Sto sam
ostavio L. [...] nasao sam se u drustvu jedne grupe Turaka koji su
naizmjenicno pili moku i pusili dugacke ¢ibuke - buduéi da su pripadali
staroj skoli, i bili odjeveni u Siroke halje, sa turbanima na glavama. [...]

Spirit of Bosnia -9/14- 09.01.2026



10

Bosna druge polovine 19. vijeka, duboko utonula u islamsku kulturu iz koje su
proizlazili islamski obi¢aji i navike, u britanskim putopisima je bila podvrgnuta
procesu orijentalizacije. Nakon prelaska rijeke Save, putnici su stizali u “zemlju islama
gdje su se uzdizali dugacki i otmjeni minareti turskih dzamija” (James Creagh), kao i u
zemlju “azijatskog despotizma” (Humphry Sandwith).

Ova konstrukcija Bosne kao ‘autenti¢nog Istoka’ u Evropi je nastala u isto vrijeme
kada i moderna slika Istoka na Zapadu, koja je, kao Sto je pokazao Edward Said i
studije nakon njegovog Orijentalizma, nastala krajem 19. vijeka, ba$ kada britanski
putnici koje smo analizirali posje¢uju Bosnu. Orijentalna slika Bosne predstavlja tako
jednu kulturnu konstrukciju koja sadrzi karakteristike zapadnjacke slike Istoka i zbog
toga ju nije moguce izuc¢avati nezavisno od njega. [...]

‘Orijentalizam balkanskog porijekla’

Potrebno je naglastiti da je i nakon austrijskog zauzimanja Bosne, te na pocetku 20.
vijeka, za razliku od drugih oblasti Balkana za koje je bio karakteristican balkanski
diskurs, orijentalna komponenta ostala vrlo jaka za Bosnu. Taj specifi¢ni orijentalizam
se moze objasniti produzenom vladavinom Osmanskog Carstva u ovoj zemlji, kao i
islamom koji je bio duboko ukorijenjen medu bosanskim stnovniStvom, sa svim svojim
‘evidentnim’ implikacijama, od arhitekture do nac¢ina odjevanja i svakodnevnih obicaja.
Cini se da je Islam, stari izvor tjeskobe kod Evropljana, i iznova otkriven u svojoj
balkanskoj verziji sedamdesetih godina 19. vijeka, odigrao glavnu ulogu u izmjestanju
Bosne iz ‘evropske civilizacije’ i njenom lociranju unutar jednog viSe orijentalnog a
manje isto¢noevropskog ili balkanskog prostora (kao Sto je ve¢ bilo receno, posljednja
dva se smatraju mjestima ‘na razmedi’). [...]

U svakom slucaju, ne bismo smjeli zanemariti uticaj balkanizma na britanski
orijentalizam vezan za Bosnu nakon sedamdesetih godina 19. vijeka. Ova specificna
pojava se moze uociti u tim istim putopisima ako se fokusiramo na procese
okcidentalizacije ‘bosanskog Orienta’ koji su proizasli iz geografskih, politickih, rasnih
i religioznih faktora.

Krajem sedamdesetih godina 19. vijeka, ‘orijentalna Bosna’ britanskih putnika je
zadobila tonove ‘neodredenosti’, djelimi¢no podsjecajuci na tranzicijski status tipican
za Balkan. Orijentalizam koji su putnici prihvatili u slu¢aju Bosne je oCigledno pao pod
uticaj balkanizma; tako je ‘bosanski Istok’ zadobio karakteristike koje su za vecinu
zapadnih Evropljana tih istih godina bile tipi¢no balkanske - a za nas balkanisticke.

Da bismo se priblizili ovom fenomenu najbolje je pristupiti analizi putopisa Evansa i
Sandwitha, ¢iji brojni primjeri orijentalisticke retorike odli¢no ilustruju nac¢in na koji
su vrsili ‘hibridizaciju’ ‘orijentalizirane Bosne’ uvodeci tipicno zapadnjacke elemente;
na taj nacin oni su djelomic¢no okcidentalizirali ovu oblast Istoka:

Papirnate cigarete! - prije dvadeset godina imali su nargile od isto¢njacke
ambre, ukrasene zlatom i dragim kamenjem, ¢arobno barbarski; ali
njihovo vrijeme je proslo; Zapad nadolazi, a Istok se povlaci; i sada, ¢akiu
konzervativnoj Bosni, lula je pretvorena u simbol zaostalosti! Sic transit

Spirit of Bosnia -10/14 - 09.01.2026



11

gloria mundi. (Arthur J. Evans)

Bila mi je ponudena cigareta, koja je izgledala tako prefektno neturski da sam ju odbio
- o¢igledno krsenje turskih obi¢aja. (Humphry Sandwith)

Cigarete su predstavljale simbol, iako negativan, dolaska Zapada u Bosnu; u oCima
ovih putnika cijena odricanja je bila prevelika: propadanje orijentalnih tradicija i
primanje dekadentinih zapadnih obiCaja - Sto su Evans i Sandwith odbili da prihvate.
Posljedica toga je bila, kao Sto rijeci iz Evansovog putopisa svjedoce, takva da je
stati¢nu viziju granica kulturnih podrucja, utjelovljenu u ideji rijeke kao granice
izmedu dva svijeta, pratila slika osmoze izmedu ta ista dva svijeta, koja se izrazavala
idejom pokretne granice. Koncept zemlje sa karakteristikama Orijenta je zadobio novi
oblik, a navodno nadiranje Zapada prema Bosni je ono Sto se moze primijetiti.

Ta ista djelimi¢na okcidentalizacija Istoka se moze primijetiti kada Evans konkretno
piSe o obiCajima i navikama bosanskih muslimana. Evans se fokusirao ne samo na
njihov konzervativizam, ili fundamentalizam, nego i na ono Sto ih je Cinilo sli¢nim
Evropljanima, ili drugacijim od Turaka i drugih osmanskih muslimana. Njegovo
pominjanje nepostojanja poligamije u zajednici bosanskih muslimana je dakako u
velikoj suprotnosti sa njegovim nac¢inom razmisljanja koje smo ranije analizirali, kada
je Bosnu predstavljao kao bedem islamskih i osmanskih obicaja:

Saznali smo da je poligamija bila skoro nepostoje¢a u ovim krajevima.
Istina je da je izumirala i u drugim predjelima Turske, ali ovdje Cini se da
nije nikada ni stigla. Ono Sto je joS uvijek vjerovatno izuzetak medu
dobrostoje¢im Turcima je to da i najbogatiji BoSnjaci imaju samo jednu
zenu. Za neke od njih se govori da imaju konkubine, ali ovdje javnost ne
prihvata muslimana koji se zeni viSe od jednog puta.

Sli¢no tome, i u suprotnosti od prethodnih primjera vezanih za proces orijentalizacije
bosanskih obic¢aja i nacina odjevanja bosanskih muslimana, odreden stepen
okcidentalizacije muslimana se moze percepirati u opisima njihovog nac¢ina odijevanja.
Patterson je, na primjer, opisao jednog bosanskog muslimana koji je nosio “samo malo
orijentaliziranu, evropsku odjecu sa crvenim fesom na glavi”. Irby je primijetila kadiju
“sa evropskim crtama lica”:

Niko nije nastojao biti prijatniji od kadije, ugledne li¢nosti koja nam se
rijetko priblizavala na drugim mjestima. Bio je to visok i muskarac svijetle
puti, sa evropskim crtama lica, koji nam je pomogao da si predo¢imo kako
su izgledali njegovi preci vitezovi kada su po prvi put stavili turban.

U sedamdesetim godinama 19. vijeka, putnici koji su pisali na ovaj nacin o obicajima
bosanskih muslimana kao da su stvarali ideju Bosne kao prostora na Istoku
okarakteriziranog islamom, koji se polako kretao prema evropskom Zapadu. Ova
operacija je bila moguca zahvaljujuéi ¢injenici da su se u tekstovima putnika

Spirit of Bosnia -11/14- 09.01.2026



12

preklapala dva razlic¢ita diskursa, orijentalizam i balkanizam (ovaj drugi je zadobio svoj
definitivni oblik bas$ u vrijeme kada su putnici poceli stizati u Bosnu i Hercegovinu).

Proces relativne okcidentalizacije Istoka u sedamdesetim godinama 19. vijeka je
nastao pod uticajem barem dva faktora unutar bosanskog konteksta, koja su se
ispreplela sa predrasudama britanskih putnika: kao prvo, geografska pozicija Bosne i
njezina blizina Zapadu utjelovljenog u o¢ima putnika Austro-Ugarskom Imperijom od
koje ju je djelila samo rijeka; drugo, putnicko otkri¢e slavenskog porijekla Bosanaca,
ukljuCujuc¢i bosansko muslimansko stanovniStvo. Britanski liberali su za vrijeme
Isto¢ne krize pokusali da ponovno procijene Slavene, naglasavajuéi njihovu sposobnost
da dostignu vrhove civilizacije i da formiraju nacije po primjeru zapadnoevropskih
nacionalnih drzava. Gledajuci na svijet iz perspektive ‘naprednog’ evolucionizma i ne
odustajuci od ideje inferiornosti naroda na granici Evrope, ovi putnici nisu negirali
narodima koje su smatrali nerazvijenim moguc¢nost da napreduju u moralnom smislu, i
da postepeno napreduju prema civilizaciji, unutar i agrarne i politicke sfere.

Ovu postepenu okcidentalizaciju ‘bosanskog Istoka’ sa jo§S vecom jasnoc¢om vidjeli su
putnici koji su posjetili Bosnu za vrijeme austrougarske okupacije. Tekst The Balkan
Peninsula, ¢iji je autor je francuz Emile de Laveleye, je egzemplaran u tom smislu. De
Laveleye je opisao suprotnosti izmedu dvije obale rijeke Save koristeci orijentalisticku
retoriku (“Postoje dva Broda, suprotstavljena jedan drugom, na svakoj obali Save:
Slavonski Brod, kao vrlo vazna tvrdava i baza za operacije austrijske vojske koja je
okupirala nove oblasti, i Bosanski Brod, koji je pripadao Turskoj”), i upucujuci na to da
rijeka Sava predstavlja simbolicku granicu izmedu dva svijeta (“dvije civilizacije, dvije
religije, dva potpuno razli¢ita nacina zivljenja i razmisljanja, ovdje se sreéu licem u
lice, odvojeni rijekom”). No, on se ovdje nije zaustavio vec¢ je nagovijestio kraj ovoj
stoljetnoj oprecnosti, koji bi se trebao odigrati nestajanjem ‘muslimanskog karaktera’
pod austrijskom vlaséu: “istina je da je stotinama godina ova rijeka stvarno odvajala
Evropu od Azije, ali ¢e muslimanski karakter brzo nestati pod uticajem Austrije”.

Razlog ovom pomaku se bez sumnje moze naéi u novoj austrougarskoj administraciji,
koja je nakon 1880. godine dobila podrsku i od Velike Britanije. Putnici koji su stizali u
Bosnu u ovom periodu su prepoznavali znake “civilizacije” gotovo posvuda; njihovi
opisi ove zemlje su svjedocili 0 modernizaciji i napretku na ovom ‘bosanskom Istoku’.
Benjamin Kallay je “povratio u civilizaciju” narod koji je stotinama godina bio “zrtva
neobrazovanosti, fanatizma, pa ¢ak i barbarizma”. Cesto nailazimo i na odusevljene
komentare o promjenama koje su se, kako su putnici primjeéivali, dogodile u kratkom
vremenskom razdoblju:

Nigdje u Evropi nije se tako brzo povecao broj stanovnistva i blagostanje,
dok stari slikoviti gradovi zadobivaju duh radiSnosti. U vrijeme dok je bila
tlacena Turcima, Bosna je prakti¢no nestala iz tokova civilizacije, sve do
1875. godine, kada se narod, ogorc¢en ucjenama, pljackama, kradama,
ubistvima i progonima zbog vjere, pobunio. Evropske sile su ju stavile pod
austrijsku zastitu, koja predstavlja najznacajaniji primjer administrativne
reforme za koju se zna u modernoj istoriji, i pokazala da postoji
mogucénost da se stranim rasama vlada pravedno i dobrohotno. (W.E.
Curtis)

Spirit of Bosnia -12/14 - 09.01.2026



13

Ako je izmedu 1875. i 1878 godine ova ‘orijentalizirana Bosna’ bila podvrgnuta blagom
procesu okcidentalizacije, nakon 1880. u o¢ima putnika Bosna je izgledala kao zemlja
puno bliza zapadnoevropskim drzavama nego u prethodnim godinama. Najdrasticniju
razliku su ¢inila pomjeranja cijelog podrucja na kolektivnoj mentalnoj karti: Bosna nije
viSe bila samo Istok koji se mogao geografski i kulturno usporedivati sa Turskom,
Azijom i Afrikom, vec¢ sve viSe i sa samom Evropom. To se jasno moze primijetiti u
svjedoCenjima putnika koji su tvrdili da je bilo mogucée posjetiti Bosnu ne samo “bez
izlaganja prijatnim odricanjima ili posebnim patnjama” nego i bez “napustanja
Evrope”. (H.G.S.A.O. de Blowitz)

Ovakvo preklapanje diskurzivnih formacija, kao Sto je preklapanje balkanizma sa
orijentalizmom, moZe se objasniti skorasnjim interpretacijama orijentalnog diskursa
koje su nastale kritickim Citanjem Saidovog orijentalizma. Prije svega, ova vrsta
studija je primijetila ogranicenost interpretacije koncepta diskursa kod Saida, koja ga
je navela da protumaci orijentalizam kao ‘zatvoren’ i ‘stabilan’ teren bez proturjecja.
No, kako su primijetili neki naucnici, da bi se izbjeglo uniformisanje procesa kreiranja
drugosti, potrebno je razmotriti orijentalizam i kolonijalizam sa Foucaultovog gledista
koncepta diskursa, sa tacke ‘nestalnosti’ i ‘svudasnjosti’. Lisa Lowe je, na primjer,
primijetila Foucaultovo shvatanje koncepta diskursa kao “nepravilne serije pravilnosti
koje sacinjavaju predmet znanja”. Po misSljenju ove naucnice, iako su zapadni izvori iz
18. i 19. vijeka iz kojih je nastala ideja Istoka uglavnom bili jedni te isti, uklapajuci se
pri tom u dimenziju ‘pravilnosti’, “nacin na koji su se ti materijali kombinirali da bi
stvorili kategoriju ‘Istoka’ ne podudara se sa kombinacijama stvaranja ‘Istoka’ u
drugim istorijskim momentima, ili u drugim nacionalnim kulturama”. Evidentno je da
Lowe pokuSava da se vrati ideji po kojoj ni uslovi diskurzivnih formacija, ni predmeti
znanja nisu identicni, staticni ili trajni kroz vrijeme. Dakle, metodoloSka preorijentacija
koju nam nudi Lowe, koja se fokusira na fluidnost diskursivnih uslova kao i njihovih
predmeta znanja, konacno je ponudila koncept diskursa ne kao ‘zatvornog’ i
‘stabilnog’ sistema, nego kao otvorenog terena ili, kako ona piSe, kao “multivalentnog,
preklapajuceg, dinami¢nog terena”, unutar kojeg se diskurzivne formacije
predodredene istorijskim i kulturnim faktorima presijecaju: “Susre¢em se sa ovim
problemom kao necim Sto bi se moglo nazvati veza aparatura koja nije zatvorena nego
otvorena, nije ustaljena nego pokretna, nije dominantna iako sadrzi dominantne
formacije, itd.”

Ono S$to proizlazi iz ovih razmatranja je to da je orijentalizam jedan heterogeni i
kontradiktoran fenomen, sacinjen od “orijentalistickih situacija”, Ciji nestalan karakter
zavisi od kulturnih i istorijskih okolnosti koje u isto vrijeme razotkrivaju kompleksnu i
nestabilnu prirodu ovog diskursa.

Na osnovu ovih razmatranja, moglo bi se zakljuciti da je glavni diskurs o Bosni u
britanskim putopisima jedan heterogeni i kompleksni orijentalizam koji se, izmedu
sedamdesetih godina 19. i pocetka 20. vijeka podvrgao uticaju balkanizma. Zbog toga,
kao i zbog njegove balkanske lokacije, ova diskurzivna formacija se moze nazvati
‘orijentalizam balkanskog porijekla’.

Ako smo se odlucili za ovu definiciju, to je zato Sto ona sadrzi balkanisticke i
orijentalisticke elemente, dok u isto vrijeme podvlaci i vaznosti drugih. Primijetili smo
da to ne vazi samo za sedamdesete godine 19. vijeka, nego da se nastavlja i pocetkom

Spirit of Bosnia -13/14- 09.01.2026



14

20. vijeka: orijentalizam je dakako stalan element ovdje analiziranog diskursa. No, ne
radi se o ‘jednostavnom’ orijentalizmu, ne samo zato Sto ni jedan diskurs, kao $to smo
vidjeli, nije ‘jednostavan’, nego i zato Sto onaj koji nam je ponudio Said za Srednji Istok
i Palestinu, ne moze da se aplicira na Balkan bez izlaganja bitnim promjenama i
transformacijama.

StoviSe, jedan te isti diskurs je mogao da bude izloZen promjenama ne samo zbog
varijacija u istorijskim okolnostima, nego i zbog vrste uspostavljenih odnosa izmedu
zapadnog i isto¢nog (ili jugoistocnog) drustva. Doista, orijentalisticki diskurs o Bosni je
imao neke posebne karakteristike koje su ga ¢inile razli¢itim od orijentalizma kojeg je
osmislio i analizirao Edward Said. Britanski putnici su proizveli i primijenili jednu
posebnu balkansku vrstu orijentalizma, koji se, u svojoj pretezno nepromjenjenoj
formi, dodatno nadogradio u zadnjoj Cetvrti 19. vijeka.

Odlomak iz Uvoda i Glave 3 knjige Otkrivanje Bosne i Hercegovine u britanskoj
putopisnoj literaturi od Neval Berber, u izdanju Pisa University Press, Edizioni Plus,
2010. - © 2010 Neval Berber

Notes

1. Rekonstrukcija ovdje spomenutih dogadaja vezanih za engleske putopisce u Bosni i
Hercegovini izmedu 16. i 19. vijeka je bila moguca zahvaljujuéi studiji Omera
Hadziselimovi¢a, Na vratima istoka, Sarajevo 1989. Istu knjigu je moguce
konsultovati i u engleskom prijevodu: At the Gates of the East: British Travel Writers
on Bosnia and Herzegovina from the 16th to the 20th Centuries, New York 2001. <

2. Usp. D. Massey, Power-Geometry and a Progressive Sense of Place, u: Bird J., Curtis
B., Putnam T., Robertson G., Tickner L. (ur.), Mapping the Futures, London 1993. <

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.

Spirit of Bosnia -14/14 - 09.01.2026



	Spirit of Bosnia
	otkrivanje Bosne i Hercegovine u britanskoj putopisnoj literaturi (1844-1912)


