Spirit of Bosnia / Duh Bosne

An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Medunarodni, interdisciplinarni, dvojezicni, online casopis

Zivo nasljede otomanskog carstva: Muslimani Bosne i

Hercegovine koji govore srpsko-hrvatski
W. G. Lockwood

U jugoistoCnoj Evropi postoji zivo nasljede otomanskog prisustva duzeg od cCetiri
stotine godina - cjelovito stanovniStvo od nekih pet ili Sest miliona muslimanskih
stanovnika, ne racunajuci evropski dio Turske. Medu njima drugi su najveci sastavni
dio (nakon Muslimana Albanaca) Muslimani Bosne i Hercegovine koji govore srpsko-
hrvatski (u daljnjem tekstu bosanski Muslimani). Prema popisu stanovniStva iz 1971.
ima negdje oko milion i sedamstopedeset hiljada bosanskih Muslimana, osam posto
cjelokupnog stanovnistva Jugoslavije. Oni ¢ine Cetrdeset posto stanovnistva Republike
Bosne i Hercegovine, a gotovo svi ostali su Srbi i Hrvati.

Nasa je namjera da ovdje predstavimo ponesto od ,prirodopisa“ ove znacajne grupe.
Analiza se sastoji od dva dijela: prvi je prvenstveno istorijski, a drugi etnografski. Prvo
¢emo skicirati etnogenezu bosanskih Muslimana, njihov postepeni preobrazaj od
vjerskih preobracenika do etnicke grupe. Onda ¢emo razmotriti odnose izmedu tih
dogadanja i kulturnog i drustvenog polozaja bosanskih Muslimana, narocito bosanskog
muslimanskog seljastva, u savremenoj Jugoslaviji.

Etnogeneza bosanskih Muslimana pocela je uskoro nakon $to su prvo bosansko
kraljevstvo (1482.) a zatim i hercegovacko vojvodstvo pali pod vlast Otomanskog
carstva. U sljedecem periodu otomanske vlasti u Bosni i Hercegovini desavali su se
masovni prelasci na islam, za razliku od bilo kojeg drugog dijela otomanske Evrope,
osim Albanije. JoS uvijek se vode rasprave o tome odakle ti preobracenici i Sto su
razlozi njihovog preobracenja. Tradicionalno stanoviste je da je zemljoposjednicka
aristokracija srednjovjekovnih bosansko-hercegovackih drzava presla na islam da bi
saCuvala svoju ekonomsku i politicku nadmo¢, a da su obicni pripadnici Bosanske
crkve, hereticke sekte koja se obi¢no izjednacava s bogumilima, masovno presli na

islam reagirajuci na ranija pretjerivanja katolicke crkve '. Ova obadva stanoviSta se
ve¢ dugo dovode u pitanje i nedavni iskazi pokazuju ne samo da je Bosanska crkva bila
manje ili viSe unistena prije osmanlijskog osvajanja nego i da vjerojatno zapravo nije ni

bila bogumilska . Na sli¢an nacin stanovista pojedinih hrvatskih i srpskih pisaca da su
preobracenici bili pretezno Hrvati, ili nasuprot tome pretezno Srbi (i da odatle se
odatle trebaju smatrati ,hrvatskim Muslimanima“ odnosno ,srpskim Muslimanima“)
nisu gotovo uopce potkrijepljena uvjerljivim podacima. Bosanski Muslimani ocito vuku
porijeklo iz kombinacije svih ovih grupa, a ukljucuju i druge, Muslimane iz drugih

Spirit of Bosnia -1/12- 10.01.2026


https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-4-no-4-2009-october/living-legacy-of-the-ottoman-empire-the-serbo-croatian-speaking-moslems-of-bosnia-hercegovina/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-4-no-4-2009-october/living-legacy-of-the-ottoman-empire-the-serbo-croatian-speaking-moslems-of-bosnia-hercegovina/

podrucja (naprimjer Albance, Turke, Juruke) koji su kasnije poslavenjeni. Pojedinosti
ovog porijekla, medutim, imaju relativno malen znacaj u odnosu na ono $to su
bosanski Muslimani danas. Bez obzira na to Sto su jednom bili, razliciti sastavni
dijelovi su se stopili tokom godina u poseban narod.

Ono sto bih ovdje zelio naglasiti u pogledu ovog porijekla jeste individualna priroda
procesa preobraéenja. Osim kod ,danka u krvi“ ili devsirme, odvodenja djece*, nisu
nasilno prevodile na islam. Nisu se preobracale regije ili sela, pa vjerojatno ni obitelji,
nego pojedini ljudi i Zene. Svaki preobracenik, bez obzira na njegov ili njezin prethodni
status, odlucivao je pojedinacno iz razloga koji su bili posve racionalni u to doba i na
tom mjestu. Nema sumnje da je tradicija mijenjanja vjerske pripadnosti u

predosmanskoj Bosni i Hercegovini igrala znacajnu ulogu u ovome °. Promjene vjerske
pripadnosti bile su opca i uobiCajena pojava u to vrijeme i tako je islamizacija bila
samo jedan vid $ire pojave. Cesta preobracanja su bila moguca zbog nedostatka ¢vrste
crkvene organizacije u Bosni i Hercegovini, bilo katolicke ili pravoslavne. Mora da su
razli¢ite materijalne i potrosacke prednosti koje su imali Muslimani bile takoder jako
znacajne - posebni porez za nemuslimane, kao i ograniCenja u tome $to nemusliman
moze i ne moZze. Ali, najvaznije od svega je da se treba sjetiti da je u ranoj fazi
osmanskog zauzimanja carstvo predstavljalo otjelovljenje civilizacije, znacajno srediste
ne samo politicke i ekonomske moci nego i kulturnog i intelektualnog zivota. Ako ga
mi mozemo smatrati takvim iz svoje perspektive, zamislimo kako je moralo izgledati
balkanskim seljacima iz tog perioda. Bilo je prirodno zeljeti se poistovjetiti sa
carstvom, i moralo je izgledati da je najlaksi nacin bio prihvatiti vjeru koja je bila toliko
bitni dio tog carstva. Antropolozi koji su nedavno radili u Oceaniji, Africi i na drugim
mjestima su ¢esto primjecivali istu posljedicu i reakciju nakon Sto bi neki tehnoloski

daleko napredniji narod pokorio neki tehnolo$ki primitivniji narod *. Vjersko
preobracéanje bilo je djelomi¢no pokusSaj natprirodnog poistovjecenja sa boljim
stanjem. Nadalje, to je bio i pragmatski pokusaj u istom pravcu. Kogod bi Zelio da se
brzo obogati uz pomo¢ prosirenja ekonomske djelatnosti u gradovima, da napreduje u
upravnim sluzbama carstva, ili mozda da samo pokaze da je dobar gradanin, presao bi
na islam. Preobracenje je bilo mnogo ces¢e u gradovima nego na selu, ne samo jer su
gradovi bili centri iz kojih se islam Sirio, nego jer su ti isti gradovi predstavljali
najbolju sredinu za drusStveno napredovanje. Oni su bili mjesto gdje su se nalazile
povoljne ekonomske prilike.

Broj Muslimana u Bosni i Hercegovini je stalno rastao, pa su poceli vrsiti znacajan
uticaj na politicki i kulturni zivot Otomanskog carstva. U jednom trenutku sredinom
Sesnaestog stoljeca veliki vezir i dva od tri vezira bili su svi Muslimani iz Bosne i
Hercegovine. Bosanski je uticaj bio toliko snazan u nekim periodima da je srpsko-

hrvatski jezik postao drugi jezik u Porti °.

Uzeti u svojoj ukupnosti ovi preobracenici nisu odmah c¢inili etnicku grupu u
antropoloskom smislu. Ovdje treba ukratko spomenuti Sto za antropologa zapravo

znaci etnicka pripadnost °. Etnicka grupa, kako ju obi¢no shvacdaju drustveni
znanstvenici, oznaCava stanovnistvo koje je bioloski samoodrzivo, dijeli temeljne
kulturne vrijednosti, ostvarene u oblicima kulture, stvara podrucje komunikacije i
interakcije, i ima pripadnike koji prepoznaju same sebe, a tako ih prepoznaju i drugi,

Spirit of Bosnia -2/12- 10.01.2026



kao kategoriju koja se razlikuje od drugih kategorija istoga reda.

Drugim rije¢ima, pripadnici jedne etniCke grupe su manje ili viSe endogamni, i stupaju
u brak c¢eSce sa Clanovima svoje grupe nego sa strancima. Oni sudjeluju u nekoj vrsti
prepoznatljive subkulture - koja ima i materijalne i ideoloSke oblike - za koju se
prepoznaje da pripada toj grupi. Skloni su da saobraéaju jedni s drugima cesée nego
sa ljudima van grupe i zbog ovog postoji snazniji protok informacija u grupi nego van
nje. Nadalje oni, kao i ¢lanovi drugih etnickih grupa sa kojima su u dodiru, posjeduju

grupnu svijest koju neki antropolozi opisuju kao ,etnocentrizam* .

Dosli smo do toga da sve viSe i viSe posmatramo etni¢ku pripadnost kao oblik
drustvene a ne kulturne organizacije, i u meduvremenu je postajalo sve ocitije da je

Cetvrta kategorija kriti¢na °. Etnicke grupe su omedene granicama koje su nevidljive
ali ih ipak prepoznaju i ¢lanovi i ne¢lanovi. Te etni¢ke granice se ustanovljavaju i
odrzavaju na osnovu jednog vrlo ogranicenog ali bitnog niza dijagnostickih osobina.
Vecina balkanski etnickih grupa, naprimjer, definiraju se paradigmom jezika i vjere.
Tako u kontekstu Bosne i Hercegovine govoriti srpsko-hrvatski i biti katolik znaci biti
Hrvat, govoriti srpsko-hrvatski i biti pravoslavan znaci biti Srbin, i tako dalje.
Postojanost etnicke grupe ovisi o kolektivnom prepoznavanju i procjeni tih bitnih
osobina, iako se tokom vremena, ili s promjenom mjesta dio kulturnog konteksta
povezanog s grupom moze mijenjati i pojedinci mogu prelaziti iz jedne grupe u drugu.
Ovaj specifi¢ni kulturni sadrzaj koji moze varirati u vremenu i prostoru jeste ipak jako
znacajan jer pomaze Clanovima jednog multietnickog drustva da smjeste jedno drugo u
etnicke granice. Tako izrazite pojedinosti nosnje, dijalekta i slicnog sluze kao signal
necijeg etniCkog identiteta za sve upucene posmatrace.

Unutar Otomanskog carstva, Muslimani koji su govorili srpsko-hrvatski bili su
prepoznavani (u onoj mjeri u kojoj su uopce bili prepoznavani) kao Bosnjaci. I porijeklo
tog izraza i drustvena grupa na koju se odnosio bili su regionalni a ne etnicki, i ova
¢injenica ta¢no odrazava prirodu bosansko-muslimanske samosvijesti u odnosu na
srediSnje sile carstva. Mjesni krs¢ani su ih zvali Turci, pokazujuci da poistovjecuju
Muslimane koji govore srpsko-hrvatski sa vladajuéom grupom. Cak i sami Muslimani
bi ponekad koristili termin Turci, kada ih je bilo potrebno razlikovati od bosanskih
krSéana. Oni su istina govorili jedan poseban jezik, ali jezik joS uvijek nije bio smatran
znacCajnim kriterijem grupne pripadnosti. U ovom slucaju je to bilo ¢ak i manje
znacajno jer su taj jezik dijelili s kr§¢anskim stanovniStvom, tako da nije pripadao
jedinstvenoj drustvenoj kategoriji- Zbog medunarodnog sastava vladaju¢ih otomanskih
upravnih sluzbi (ukljucujuci istaknute osobe koje su govorile srpsko-hrvatski) nije bilo
nikakvog zvani¢nog razlikovanja - nije postojala formalizacija etnicke grupe bosanskih
Muslimana. Osnovno objasnjenje razvoja nacionalnosti zasnovanih na vjeri na Balkanu
jeste da je ,organizacija krs¢anskih podanika u milete, od kojih je svaki bio druge
vjerske denominacije i predstavljao odvojenu zajednicu organiziranu pod vlastitim

crkvenim vlastima, naglaSavala posebnost pojedinih nemuslimanskih naroda“ °.

Nesumnjivo da je to ta¢no. Ali treba primijetiti da ovo u biti nije definiralo Muslimane
koji govore srpsko-hrvatski. Oni u ovom pogledu nisu bili druk¢iji od drugih podanika
Muslimana u carstvu, Sto ukljucuje Albance, Cigane i Turke Muslimane, sa kojima su
se mozda svakodnevno sretali. I krs¢ani i drugi Muslimani, a i oni sami, su ih smatrali
establishmentom, integralnim dijelom carstva. Na pamet pada analogija sa BPAP** -

Spirit of Bosnia -3/12- 10.01.2026



bijeli protestanti anglosaksonskog porijekla u SAD. BPAP nisu etni¢ka grupa iako
posjeduju sav potencijal da to budu. Objektivni kriteriji za etnicku granicu postoje, ali
nisu priznati. BPAPovi u SAD, kao i Muslimani koji govore srpsko-hrvatski u
Otomanskom carstvu, su skloni da misle o sebi kao o obrascu, standardu od kojeg svi
drugi odstupaju.

Naravno, bosanski Muslimani nisu bili jedinstvena grupa - u drustvenom, kulturnom ili
konceptualnom pogledu. Postojala je jedna znacajna distinkcija koju smo veé
spominjali: izmedu seoskih i gradskih komponenti. Cak i danas je nesrazmjeran
postotak bosanskih Muslimana gradski opredijeljen i stanuje u gradu u poredenju sa
Srbima i Hrvatima iz Bosne i Hercegovine. Seljaci Muslimani, isto kao i seljaci krSc¢ani,
vidjeli su gradane, pretezno Muslimane, kao ,kliku koja ih eksploatira ekonomski i
vlada im politi¢ki, grupu ljudi koji su oportunisti i koji imaju zajednicku reakciju na

dnevna pitanja te se ponasaju kao jedna klasa svjesna svojih vlastitih interesa“ .

Druga, ¢ak i znacajnija distinkcija postojala je izmedu zemljoposjednicke aristokracije,
begova i aga, i muslimanskog seljastva, koje je ukljucivalo i ve¢inu bosanskih
slobodnih seljaka i mnogo manji dio kmetova. U vrijeme austrijske aneksije 1878. u
Bosni je bilo izmedu Sest i sedam hiljada begova i aga koji su gospodarili nad nekih
osamdesetpet hiljada kmetova. Medu tima je bilo dvije hiljade Muslimana a ostatak su

bili Srbi (Sezdeset hiljada) i Hrvati (dvadesttri hiljade) ''. Postojalo je takoder gotovo
sedamdesetsedam hiljada slobodnih seljaka koji su gotovo svi bili Muslimani. Tesko je,
ako ve¢ ne i nemoguce, zamisliti aristokraciju i seljastvo koji bi sacinjavali jednu
znaCajnu zajedniCcku drusStvenu kategoriju za vrijeme feudalizma, bez obzira na
specificni kontekst. Drustvene granice izmedu plemica i seljaka bile su isto toliko oStre
kao izmedu bilo koje dvije etnicke grupe. Tesko da je postojao nacin na koji bi seljak
Musliman mogao ikada postati bogati zemljoposjednik u otomanskom drustvu. Svaki je
od njih predstavljao endogamnu grupu, iako je druStvena mreza aristokracije bila
mnogo Sira. Ovo je odrazavalo jednu mnogo Siru shemu stanovanja: neki su begovi i
age zivjeli na svojoj vlastitoj zemlji u ravni¢arskim selima, a drugi u gradovima, Sto je
postepeno postajalo sve ¢eSce. Aristokracija je takoder imala jedan poseban stil zivota,
koji je u njihovom slucaju bio mnogo blizi velikoj tradiciji medunarodnog islama, od
lokalno ogranicene male tradicije muslimanskih seljaka. Tako je bilo ¢ak i kad su
zivjeli u istom selu. No najostrija granica izmedu ove dvije grupe bosanskih Muslimana
bila je dakako zasnovana na ekonomskom statusu. Ovo se u izvjesnoj mjeri promijenilo
kada je otisla otomanska vlast, no oni su zadrzali svoj privilegiran polozaj sve do
Drugog svjetskog rata. Konacno, kada su poslije rata provedene zemljiSne reforme, oni
su izgubili tradicionalnu osnovu svog viSeg statusa. Za ocekivati je da je ova drustvena
diferencijacija bila izrazenija u proslosti, kada je feudalni sistem joS uvijek
funkcionirao. Ovo potvrduje usmena istorija. Iako to nije za ocekivati, ipak je istina da
razne distinkcije medu ovim dvjema grupama opstaju u velikoj mjeri ¢ak i u modernoj
Jugoslaviji. Cak i danas postoji visoki stupanj samosvijesti medu pripadnicima dvije
grupe (osim u urbanim kontekstima koji moderniziraju, gdje pocinje da nestaje).
Muslimani seljaci jos uvijek govore o potomcima zemljoposjedniCke aristokracije kao o
begovima, a za razliku od toga sebe karakteriziraju kao balije (Sto je u izvornom smislu
znacilo ,nomadski stoCar”). Muslimani seljaci sa kojima sam ja razgovarao izricito
opisuju ove dvije skupine kao razliCite etnicke grupe (nacije), od kojih svaka posjeduje
svoje vlastite zasebne bogomdane osobine. Van gradova, u najmanju ruku, jos uvijek

Spirit of Bosnia -4/12- 10.01.2026



postoji malo brakova izmedu pripadnika ove dvije grupe. A begovi, naroc¢ito u manjim
trgoviStima, pokusavaju jo$ uvijek da zadrze svoj bogataski stil zivota na muslimanski
nacin. Iako viSe nisu veliki zemljoposjednici, njihov povoljni ekonomski polozaj u
nedavnoj proslosti im je omogucio obrazovne moguénosti koje veéina muslimanskog
seljastva nema. Kao posljedica toga oni su danas Cesto doktori, advokati, nastavnici ili
na upravnim polozajima. Drugi manje sretni iskoristili su svoje bolje obrazovanje da
dobiju poslove Cinovnika u mjesnim nadlestvima kao ¢inovnici. Drustveni odnosi
izmedu seljaka Muslimana i potomaka muslimanske aristokracije cesto su ogranic¢eni
na mali broj hijerarhijski oblikovanih odnosa izmedu zastitnika i klijenta. Neki su
seljaci na taj nacCin produzili jedan tradicionalni odnos da bi dobili korisni uticaj u
vanjskom svijetu preko novih drustvenih polozaja koje su zauzeli nasljednici te
aristokracije u modernoj Jugoslaviji. Ono $to je u svemu ovome znacajno jeste da su
situacije u kojima seljaci Muslimani i muslimansko plemstvo ili njihovi nasljednici
djeluju zajednicki kao jedna drusStvena grupa relativno rijetke, iako postepeno postaju
ceSce nakon opadanja otomanske moci, a narocito od kraja II svjetskog rata. Postoji
jedna nesretna sklonost zapadnih istoricara da piSu o eliti bosanskih Muslimana kao
da opisuju sve bosanske Muslimane. Moramo imati na umu da je znacajan dio
muslimanskog seljastva predstavljao (i dalje u velikoj mjeri predstavlja) jednu zasebnu
grupu sa svojim posebnim interesima, koji su ¢esto blizi interesima krs¢anskog
seljastva nego interesima muslimanske elite.

Sa razvojem nacionalizma Juznih Slavena u devetnaestom stolje¢u, doslo je do toga da
se svi Muslimani posmatraju kao nadmoéni gospodari - Turci i Muslimani Slaveni,
begovi i seljaci, bez razlike. Ovo je ne samo nesumnjivo naglasilo granicu izmedu
Muslimana i krS¢ana nego je bilo i prvi korak u stapanju razlic¢itih dijelova grupe
Muslimana Slavena. Nakon austrijske aneksije proces etnicke diferencijacije se
ubrzao. Ovo je bilo doba pojacane etniCke svijesti za bosanske Muslimane. S jedne
strane okolnosti austrijske okupacije su ih navele da se jo$ viSe udalje od bosanskih
kr$cana. S druge strane i oni su poceli misliti o sebi kao narodu koji je drukciji od
Turaka i drugih Muslimana u raspadajuc¢oj otomanskoj carevini. Kao muslimanska
manjina u austrijskoj koloniji postali su jasnije izdvojeni kao posebna grupa. Ovome su
vjerojatno pomogli faktori selekcije, jer su se Muslimani koji govore srpsko-hrvatski
iseljavali u Tursku u valovima. Iako nema dokaza, mozemo pretpostaviti da su ti
iseljenici ukljuc¢ivali one bosanske Muslimane koji su bili najvise skloni da se
poistovjete s Turcima, ostavljaju¢i one koji su dosegnuli izvjestan stepen
prilagodenosti svome novom etnickom statusu.

Politicka zbivanja u austrijskoj koloniji su isto tako ubrzala proces etnicke
diferencijacije. Habsburska uprava je provodila svoju tradicionalnu shemu ,podijeli i
vladaj” i trudila se da naglasi vjerske i etnicke razlike u Bosni i Hercegovini. Kada je
uveden parlament u ovoj provinciji razne vjere su bile predstavljene direktno
srazmjerno broju svojih pripadnika u zemlji. Ali kada su muslimansko plemstvo i
njihovi saveznici u gradovima pokusali organizirati muslimansku politicku stranku u
tome nisu uspjeli. Ovo je djelomicno bila posljedica austrijske politike neometanja
muslimanske elite. Pod Habsburzima je njihov stari ekonomski status opstao i dalje i
tako je njihova lojalnost i dalje pripadala vlasti, iako je to sada bila nova vlast. Seljaci
Muslimani jo$ nisu bili spremni da razmisljaju o sebi kao o jedinstvenoj grupi koja ima
zajedniCke interese sa starom aristokracijom, posebno zbog ekonomskih razlika koje
su i dalje postojale.

Spirit of Bosnia -5/12- 10.01.2026



Ovo jacCanje ideoloske razlike bilo je paralelno isto tako jaCanju kulturne
diferencijacije. Pocevsi od austrijske okupacije pa na dalje, kulturne razlike izmedu
Muslimana i kr§¢ana su naglasavane, posebno u vec¢im i manjim gradovima, posto su
nemuslimani spremnije prihvatali elemente zapadnoevropske kulture. U isto vrijeme
su dogadaji u Anadoliji - konacan slom carstva, Ataturk i njegove reforme - imali za
rezultat pojacane kulturne razlike izmedu bosanskih Muslimana i Turaka. Naprimjer,
veo je u Jugoslaviji bio dozvoljen sve do 1950, a fes se moze joS i danas vidjeti kod
mnogih bosanskih seljaka Muslimana, dok je, naravno, oboje bilo zabranjeno u Turskoj
1922. zajedno sa mnogim drugim kulturnim obiljezjima koje su Turci tradicionalno
dijelili s Bosancima.

Pocevsi od uspostavljanja nezavisne Srbije, a pojacano nakon habsburske aneksije,
doslo je do jacanja takmiCenja izmedu Srba i Hrvata za Bosnu i Hercegovinu. Kad je
otomanska uprava nestala bosanski Muslimani su postali pijuni u ovoj borbi. Do II
svjetskog rata i Beograd i Zagreb su tvrdili da postoji nacionalna srodnost izmedu njih
i bosanskih Muslimana, $to je bio samo jedan od mnogih razloga za razmirice izmedu
dvaju grupa. Tako su se izvjesni bosanski Muslimani, gotovo svi begovi ili urbana elita
koji su smatrali da su njihovi li¢ni interesi povezani sa jednom ili drugom stranom,
izjaSnjavali kao Muslimani Srbi ili Muslimani Hrvati, zapravo vjerska manjina jedne od
nacionalnih grupa. No velika ve¢ina Muslimana, naroc¢ito muslimansko seljastvo, nije
htjela da se opredijeli ni za jednu stranu; bez obzira na to Sto su mozda nekada bili, oni
su tokom godina evoluirali u novu etnicku zajednicu. Jedan od proizvoda srpsko-
hrvatskog nadmetanja bio je da je Bosna i Hercegovina bila uklju¢ena u ,Veliku
Hrvatsku” kada je osnovana faSistiCka ustaska vlast za vrijeme II svjetskog rata.

Cinjenica da je postojao veliki broj nacionalno neodlu¢nih Muslimana koji su govorili
srpsko-hrvatski bila je jedan od glavnih razloga zbog kojih je Bosna i Hercegovina
postala odvojena republika Jugoslavije. Iako su njihova vjerska ubjedenja bila
tolerirana, Serijatski sudovi su bili ukinuti a Muslimankama je zakonski skinut veo. U
prvim popisima stanovnistva nakon rata oni su imali izbor da se odrede kao Srbi,
Hrvati, Jugoslaveni, ili neopredijeljeni, a zvanic¢no je misljenje bilo da oni predstavljaju
vjersku a ne etnicku manjinu. Cak se ocekivalo da ¢e Bosna i Hercegovina, sa svojom
mjeSavinom tri razli¢ite vjerske zajednice koje sve govore zajednicki jezik, zapoceti
razvoj jugoslavenskog nacionalizma. Mislilo se d ¢e bosanski Muslimani tu predvoditi.
Medutim, do tog vremena su oni poceli misliti o samima sebi kao o posebnom narodu.
Na popisu stanovniStva su se gotovo svi izjasnili kao ,neopredijeljeni”. Polozaj
bosanskih Muslimana se izmijenio zajedno sa postepenim pomijeranjem u Jugoslaviji u
Sezdesetim godinama od zvani¢nog jugoslavenskog nacionalizma ka zajednici naroda.
Na popisu 1961. im je bilo dozvoljeno da se izjasne kao ,etnic¢ka pripadnost
Muslimani” po prvi put, priznajuci tako da oni ¢ine odvojenu etnicku kategoriju. Ovaj
im je status dat na formalniji na¢in bosanskim ustavom iz 1963. i 1964, dok je Cetvrti
bosanski partijski kongres izri¢ito ustvrdio da Muslimani imaju pravo na
samoopredjeljenje. Tako je bosansko-muslimanska nacionalnost stvorena, ili, bolje
receno, podignuta iz statusa de facto u de jure.

U ovom trenutku postoji neka vrsta nacionalistickog pokreta koji se oblikuje medu
bosanskim Muslimanima. Kao i drugi nacionalisti¢ki pokreti u proslosti u Isto¢noj
Evropi i drugdje, u ovim ranim fazama on je gotovo potpuno ogranicen na
inteligenciju, u ovom sluc¢aju uglavnom iz nizih i srednjih slojeva komunisticke partije.

Spirit of Bosnia -6/12- 10.01.2026



Srednja klasa bosanskih Muslimana u razvoju, i narocito seljastvo bosanskih
Muslimana za sada ne poklanjaju tome veliku paznju. Brojni bosanski muslimanski

pisci '* preuzeli su zadatak stvaranja nacionalisticke ideologije. Oni naglasavaju

bogumilsko porijeklo bosanskih Muslimana (da bi pratili etnogenezu prije
islamizacije), pokusavaju da obrazloze ¢injenicu da je aristokracija bila jedina politicki
aktivna muslimanska grupa prije II svjetskog rata, i opcenito tumace istoriju bosanskih
Muslimana tako da naglasavaju vertikalne podjele zasnovane na etnickom porijeklu, a

ne horizontalne podjele zasnovane na klasi *°.

Okrenimo se sada etnografiji bosanskih Muslimana i nekim osnovnim osobinama

zivota bosanskih Muslimana u savremenoj Jugoslaviji '*. Muslimansko i kr§éansko
seljastvo u Bosni i Hercegovini je mnogo sli¢nije jedno drugome nego seljastvu u bilo
kojoj drugoj zemlji, ¢ak i unutar Balkana. Subkultura bilo kojeg muslimanskog sela u
Bosni je mnogo slicnija subkulturi u susjednom hrvatskom ili srpskom selu nego
nekom muslimanskom selu u Turskoj ili ¢ak Albaniji ili Bugarskoj. OCigledan izuzetak
su tu vjerski obicaji.

Iako je vjerska pripadnost kriterij po kome se odreduje etnicka granica, svaka vjerska
grupa se razlikuje od druge i po razli¢itoj subkulturi koja nije povezana sa vjerskim
djelatnostima. Kad se Covjek sretne sa seljakom na stazi ili na pijaci ne mozete ne
prepoznati njegovu pripadnost. On bi tako i htio. Iako ove kulturne razlike imaju
prevagu u gotovo svakom vidu zivota, one su uglavnom srazmjerno vrlo male. Razlike
izmedu raznih etnickih grupa u jednom mjestu su pretezno usko povezane varijante, a
ne potpuno razli¢ite osobine. A ipak su te razlike, koliko god bile male, vrlo znacajne i
jako znacajne. One su istaknute narocito u izrazajnim vidovima kulture - u dijalektu,
nacinu oblac¢enja, muzici i plesu, jelima, tipu kuée i namjestaja, u ceremonijalnom
kalendaru, usmenoj knjizevnosti, itd.

Narocito slikovit primjer pruza muska odjeéa u Skoplje Polju, dolini u Zapadnoj Bosni
u kojoj zive pripadnici tri etnicke grupe. Ova odjeca je gotovo identicna kod sve tri
grupe i razlikuje se samo po boji pojasa (koji je crven kod kr$¢ana, a zelen kod
Muslimana), boji uskog vezenog obruba na nogavicama pantalona (koji je crven kod
Hrvata, bijeli kod Srba, a nepostoje¢i kod Muslimana), i po obliku pokrivala za glavu.
Mala tradicija (kultura sela u poredenju sa velikom tradicijom ili kulturom elite) jeste
po svojoj prirodi vrlo snazno lokalizirana. Prema tome, u sljede¢oj dolini se osnovna
shema mijenja, i dok i dalje postoji isti stupanj etnicke diferencijacije, vjerojatno je da
¢e se i kdd promijeniti. U ovom odredenom primjeru kroj pantalona je druk¢iji, i kod
Hrvata (posto tamo nema srpskog stanovniStva) je obrub bijel. Zapravo onda imamo tri
odvojene male tradicije, koje postoje u jednoj regiji, svaka od kojih jeste blaga
varijanta regionalne kulture.

Mora se naglasiti da mnoge kulturne razlike izmedu muslimanskog i srpskog ili
hrvatskog seljaka nisu rezultat razlike u Sirenju otomanske kulture. Na Balkanu postoji
jedan sloj turske kulture koji se proteze preko cijelog podrucja otomanske okupacije,
pa Cak i Sire. Turski uticaj je bio najveéi u urbanim centrima gdje su se Turci
ugnijezdili, i u mnogim vidovima kulture turski uticaj slijedi ruralno-urbanu, a ne
muslimansko-krs¢ansku dihotomiju. Ova Cinjenica je kasnije zasjenjena u velikim
urbanim centrima, posto je prekrivena zapadnoevropskim uticajima, ali je takav slucaj

Spirit of Bosnia -7/12- 10.01.2026



jos uvijek u manjim trgovistima i njihovoj okolini u Bosni i Hercegovini danas. Tako
naprimjer, turska jela se mozda najc¢esée pripremaju u domovima urbanih obitelji koje
poticu od aristokracije, ali su isto tako ¢eS¢a na trpezama krSc¢ana iz malih mjesta
nego kod seoskih Muslimana.

Takve kulturne razlike medu etnickim zajednicama, bez obzira koliko izgledale male i
beznacajne, imaju veliku vaznost. Najvjerojatnije one poticu od istorijskih razlika u
porijeklu i u dodirima. Njihovu trajnost treba, medutim, pripisati interakciji dvaju
karakteristika etnickih grupa o kojima se raspravljano ranije u ovom ¢lanku. Prva od
ovih karakteristika jeste da etniCke grupe postoje u relativnho zatvorenim
komunikacijskim sistemima. Prvenstvena osobina multietnickih grupa bilogdje jeste
jedan brzi protok informacija unutar svake etnicke grupe u poredenju sa protokom
informacija medu grupama. Ovo vremenom neizbjezno ima za posljedicu nejednak
raspored i kulturnu diferencijaciju. Druga znacajna osobina ovih kulturnih razlika jeste
njihovo svjesno odrzavanje u obliku markera znacajnih drustvenih kategorija. One
tvore u isto vrijeme zariSne tacke osjecanja pripadanja grupi ali i kriterije
identifikacije pripadnosti van grupe. Takve razlike, onda, imaju znacajnu ulogu jer
obiljezavaju etnicke granice.

Da bismo ovo ilustrirali vratimo se narodnoj nosnji ovog podrucja.. Vecina
muslimanskih seljaka, narocito starijih, joS uvijek nose fes. Ali oni mladi, od kojih je
vecina presla na modernu odjecu, nose francusku kapu umjesto fesa. Iako se ona
kupuje u istoj radnji u kojoj srpski ili hrvatski seljak kupuje svoju odredenu vrstu kape,
ni Muslimanima ni kr§¢anima ne bi palo na pamet da nose onu vrstu kape za koju se
misli da pripada drugoj skupini. Dakle, ¢ak i kad se odjeéa modernizira, kulturna
razlika ostaje sacuvana. Ljudi Zele biti prepoznati.

Raspravljali smo o procesu kulturnog sinkretizma - kombinacije i ponovnog tumacenja
elemenata iz turskih i juznoslavenskih izvora. Na drugom mjestu smo pokazali da se
ista shema proteze i na drusStvenu organizaciju, na samo tkivo bosanskog
muslimanskog drustva. Mislim da tu tvrdnju vrijedi ponoviti vrlo ukratko ovdje, jer ona
ukazuje na jednu znacajnu poentu.

Osnovna jedinica bosanskog seoskog drustva, bilo muslimanskog, srpskog ili
hrvatskog, jeste patrilokalno *** domacinstvo proSirene porodice. Sli¢no, u sve tri
etnicke grupe se veze izmedu ovih domacinstava zasnivaju na boravku i srodstvu,
ukljucujudi tu patrilinearno, afinalno ****, te fiktivno srodstvo. Ali tezina koja se daje
ovim razli¢itim kriterijima rodbinskih veza varira od jedne etnicke grupe do druge.
Seljaci Muslimani naglasavaju mnogo manje patrilinearnost i grupe koje su zasnovane
na patrilinearnoj srodnosti od Hrvata i naroc¢ito Srba. Naprimjer, posto patrilinearno
srodstvo ustanovljava polozaj u druStvenim odnosima, tipi¢no je za hrvatske i srpske
seljake u Bosni i Hercegovini da su u stanju izrecitirati deset do ¢etrnaest generacija
iz svoje genealogije. Bosanski Muslimani, s druge strane, ne mogu gotovo nikad
govoriti o porijeklu prije generacije njihovih djedova i baka, a i 0 tome obi¢no govore
vrlo nejasno. Drugim rije¢ima, oni su u ovom pogledu gotovo isti kao moderni
Amerikanci. Suprotno onome Sto bi Covjek mogao ocCekivati, bosanski seljaci
Muslimani isto tako manje naglasavaju patrilinearnost od turskih seljaka. Na taj nacin,
Sto se ti¢e naglasavanja patrilinearnog srodstva, oni ne lice ni na jedno od dva drustva
od kojih su primili kulturne uticaje, niti se nalaze izmedu njih. Ali zato postoji pojacCani

Spirit of Bosnia -8/12- 10.01.2026



naglasak na afinalnim odnosima, onima koji nastaju brakom.

Fiktivna srodnost (kumstvo), u obliku krstenog i vjen¢anog kumovanja, jeste jedan
krajnje znacajni oblik srodstva medu bosanskim krS¢anima. Bosanski Muslimani imaju
samo jedan znacajniji tip fiktivnog srodstva, koji je zasnovan na kumovanju prvom
SiSanju muskog djeteta (SiSano kumstvo). Ovaj oblik se koristi gotovo iskljucivo da se
pojaca i formalizira neki od onih rijetkih drustvenih odnosa, sa nekim krséaninom, ili
sa nekim pripadnikom muslimanske elite, da bi se, drugim rije¢ima , skovale veze
preko druStvenih granica. Bosanski kr$¢ani ne prakticiraju ovaj oblik ritualnog
srodstva, osim sa Muslimanima, a nije mi poznat nikakav presedan u islamskom
svijetu.

Krsc¢anske patrilinearne srodni¢ke grupe su strogo egzogamne '

, ¢cak viSe u praksi nego Sto propisuju katoli¢ka ili pravoslavna crkvena pravila. Za
razliku od toga, Turci i ve¢ina Muslimana van Balkana prakticiraju endogamnu shemu
gdje je pozeljan brak sa k¢erkom ocCevog brata. Kao i u drugim pogledima, bosanski su
Muslimani razvili svoj vlastiti bracni sistem ne ugledajuéi se ni na koga. Brak sa
srodnikom je dozvoljen ako se srodnost zapravo ne moze utvrditi. U praksi ovo znaci
da nema sankcija protiv braka izmedu drugih bratica.

Ono Sto pokuSavam ovdje reci jeste da drustvena organizacija bosanskih Muslimana
wikkk_ i Sire, drustvo i kultura bosanskih Muslimana u cjelini - nije niti turska, niti
juznoslavensko krséanska , pa ¢ak nije ni neki oblik izmedu ovoga. Uklopljeni su
elementi obadva izvora u skladu sa jedinstvenom istorijom bosanskih Muslimana da bi
se stvorilo nesto novo i posebno.

Kulturna diferencijacija koju opisujem jeste vrlo prodorna, ali se ne proteze i do
privrednih djelatnosti najvece tri etnicke grupe. Ovo je jedna neobi¢no znacajna
poenta posto vrsi uticaj na tip meduetnickih odnosa koji postoje u Bosni i Hercegovini.

U uporednom posmatranju kultura postoje u najmanju ruku dva razna nacina
strukturiranja multietnickih odnosa. (Obadva se moraju smatrati idealnim tipovima, jer
nema mnogo drusStava koja se posve priklanjaju jednom ili drugom.) U jednom slucaju
postoji etnicka podjela rada i svaka etniCka grupa je snazno poistovjecena s odredenim
zanimanjem ili sklopom zanimanja. Jedan sistem takvih etni¢kih grupa sa medusobno
spojenim specijalizacijama zanimanja postize organske medusobne odnose. Tako se
gradi uzajamna ovisnost izmedu ¢lanova razliCitih etnickih grupa. Mozda su najbolje
dokumentirani primjeri ovoga na Bliskom Istoku. Indijski kastinski sistem hijerarhijski
rasporedenih, visoko strukturiranih profesionalnih statusa izgleda da predstavlja
poseban slucaj. No neke etnicke grupe na Balkanu su tako organizirane, barem na
lokalnoj osnovi. Naprimjer, u Skoplje Polju ( regionu u Zapadnoj Bosni odakle dolaze
vecina mojih terenskih podataka) svi kovaci su Cigani koji nisu nomadi i pretpostavlja
se da su svi Cigani koji nisu nomadi kovaci. Ime kovac je oznaka etni¢ke grupe sa
kojom je ovo zanimanje povezano. Postoji slicno povezivanje izmedu kazandzija ili
kalajdzija i Cincara (manjine iz ovog regiona koja govori jedan romanski jezik), i rijeC
kalajdzija se koristi da bi se oznacila ova etnicka grupa.

Druga mogucnost je situacija u kojoj se razne etnicke grupe nadmecu ili takmice za
isti ekoloski prostor. Obicno je takav slucaj sa muslimanskim, srpskim i hrvatskim

Spirit of Bosnia -9/12- 10.01.2026



10

seljacima u Bosni i Hercegovini. Za razliku od vecine drugih vidova kulture, seljaci iz
sve tri vjerske grupe se bave gotovo identi¢nom privrednom djelatnosc¢u. Pretezno svi
se izdrzavaju na isti nacin, gaje iste biljke i zZivotinje, koristeci iste alatke i tehnike.
Postojece razlike su regionalne a ne eticke. Osnovni, iako ne i jedini izuzetak jeste da
kod Muslimana nema svinja. U drugim pogledima postoji veéi kontrast privrednih
djelatnosti izmedu planinskih i nizinskih muslimanskih seljaka nego izmedu planinskih
muslimanskih i planinskih srpskih ili hrvatskih seljaka. U pitanju je Cista ekologija.
Shema naseljavanja u Bosni i Hercegovini je potpuno izmijeSana: muslimanska sela su
razbacana izmedu srpskih i hrvatskih sela, s manjim brojem sela koja imaju izmijeSano
stanovnistvo. Ovo znaci da se ¢lanovi razli¢itih etnickih grupa neposredno takmice u
koristenju istih oskudnih prirodnih bogatstava. U isto vrijeme uzajamno korisni dodiri
su pretezno ograniceni. Na jednoj odredenoj lokaciji svako selo pretezno proizvede
iste viSkove i ima iste potrebe. Nekomercijalni sistemi razmjene se provode gotovo
iskljucivo kod pripadnika iste etniCke grupe u raznim ekoloskim zonama. Dodir izmedu
etnickih grupa se desava u relativno malom broju konteksta - sedmicni pijacni dan, i u
okviru takvih sveobuhvatnih institucija kao Sto su vojska i Skole. Posto je svaka etnicka
grupa jedan relativno zatvoreni drustveni sistem, gotovo nikad nema nikakve potrebe
za kontakt sa seljacima iz druge etnicke grupe iako je njihovo selo blizu. Kao
posljedica, svaka etni¢ka grupa tezi biti joS zatvoreniji drustveni sistem, i prilike za
komunikaciju ili dodir izmedu njih su Cak ostrije ograni¢ene nego u multietnickom
drustvu gdje postoji privredna meduzavisnost.

Bosansko-muslimanska etni¢ka pripadnost, koja se postepeno razvijala u toku nekoliko
stoljeéa, Ce i dalje trajati u buduénosti. Strukturalni odnosi zasnovani na ekoloSkim
Cinjenicama su tek jedan od razloga da su tri odvojene kulturne tradicije ustrajale tako
dugo, iako su smjestene jedna kraj druge u istom geografskom regionu. Kulturna
diferencijacija ¢e se smanjivati sa nastavljanjem modernizacije u savremenoj
Jugoslaviji. Postepeno ¢e jugoslavensko osjecanje zamijeniti etnicku identifikaciju u
izvjesnim okolnostima, kao kada ljudi rade zajedno sa sezonskim radnicima iz drugih
dijelova Jugoslavije u tvornicama zapadne Evrope. Uprkos tome, bosanski Muslimani
¢e nastaviti postojati kao posebna etnicka grupa. Zapravo je moguce da ¢e doci do
preporoda etniCke svijesti, Sto predskazuju nedavna nacionalisticka zbivanja medu
elitom.

Translated from English by Zvonimir Radeljkovi¢ - © 2009 Zvonimir Radeljkovi¢

Notes

1. Francis Dvornik, The Slavs in European History and Civilization (New Brunswick,
1962), p. 236; Aleksandar Solovjev, “Nestanak Bogumilstva: Islamizatija Bosne” [The
Disappearance of Bogomilism and the Islamization of Bosnia], Godisnjak Istoriskog
Drustva Bosne i Hercegovine, no. 1 (1949); L. S. Stavrianos, The Balkans Since 1453
(New York, 1961 ), pp. 62-63. <

2. John V. A. Fine, Jr., The Bosnian Church: A New Interpretation (Boulder, 1975). <

3. Ibid, p. 886. <

4. For examples, see Sylvia L. Thrupp (ed.), Millennial Dreams in Action (The Hague,
1962), especially the chapter by Jean Guiart, “The millenarian aspect of conversion
to Christianity in the South Pacific,” pp. 122-88. <

Spirit of Bosnia -10/12- 10.01.2026



11

©

11.

12.

13.

14.

15.

. Vladimir Dedijer, Ivan Bozic, Sima Cirkovic and Milorad Ekmecic, History of

Yugoslavia (New York, 1974), p. 181. <
See, for example, Raoul Narroll, as summarized by Fredrik Barth (ed.), Ethnic
Groups and Boundaries (Boston, 1969), pp. 10-11. <

. Robert A. Levine and Donald T. Campbell, Ethnocentrism: Theories of Conflict,

Ethnic Attitudes and Group Behavior (New York, 1972). <
See especially Barth, Ethnic Groups and Boundaries. <
Stavrianos, The Balkans Since 1453, p. 89. «

. Wayne Vucinich, “‘Some Aspects of the Ottoman Legacy,” in Charles and Barbara

Jelavich (eds.), The Balkans in Transition (Berkeley, 1963). <

Milan Ivsic, Les problemes agraires en Yougoslavie (Paris, 1929). For a general
resume of the land-tenure system in Bosnia-Hercegovina during the Ottoman period,
see Jozo Tomasevich, Peasants, Politics, and Economic Change in Yugoslavia
(Stanford, 1955), pp. 98-107, or, for a more detailed account, Branislav Djurdjev
Bogo, Grafenauer, and Jorjo Tadic, Historija naroda Jugoslavije [History of the
People of Yugoslavia] (Zagreb, 1959) Vol. 2, pp. 116-20, 130-39, 583-87. <

Most notably Enver Redzic, Prilozi o nacionalnom pitanju [Contributions on the
National Question] (Sarajevo, 1963) and Tokovi i otpori [Developments and
Resistance] (Sarajevo, 1970); Salim Ceric, Muslimani Srpskohrvatskog jezika [Serbo-
Croatian Speaking Moslems] (Sarajevo, 1968); Atif Purivatra, Nacionalni i Politicki
razvitak Muslimana [National and Political Development of Moslems] (Sarajevo,
1972); Muhamed Hadzijahic, Od tradicije do identiteta: geneza nacionalnog pitanja
bosanskih Muslimana [From Tradition to Identification: The Genesis of the Bosnian
Moslem National Question] (Sarajevo, 1974). <

[ am grateful to Robert Donia for his helpful observations on Bosnian Moslem
ethnicity, particularly Bosnian Moslem nationalism. His forthcoming doctoral
dissertation, The Politics of Factionalism: The Bosnian Moslems, 1878-1910
(Department of History, University of Michigan), will shed more light on the subject.
o

This has been described in more detail in William G. Lockwood, “Converts and
consanguinity: the social organization of Moslem Slavs in Western Bosnia” Ethnology
11 (1972.), pp. 55-79; “The peasant-worker in Yugoslavia,” Studies in European
Society 1 (1973), pp. 91-110. “Bride theft and social maneuverability in western
Bosnia,” Anthropological Quarterly, 47 (1974), pp. 253-269; “Social status and
cultural change in a Bosnian Moslem village,” East European Quarterly 9 (1975), pp.
123-134; European Moslems: Economy and Ethnicity in Western Bosnia (New York,
1975).

Lockwood, European Moslems: Economy and Ethnicity in Western Bosnia, pp. 49-50.
)

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.

Spirit of Bosnia -11/12- 10.01.2026



12

Spirit of Bosnia -12/12- 10.01.2026



	Spirit of Bosnia
	Živo nasljeđe otomanskog carstva: Muslimani Bosne i Hercegovine koji govore srpsko-hrvatski


