
1

Spirit of Bosnia - 1 / 12 - 10.01.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

Živo  nasljeđe  otomanskog  carstva:  Muslimani  Bosne  i
Hercegovine koji  govore srpsko-hrvatski
W. G. Lockwood

U jugoistočnoj  Evropi  postoji  živo  nasljeđe  otomanskog prisustva  dužeg od četiri
stotine godina –  cjelovito stanovništvo od nekih pet ili  šest  miliona muslimanskih
stanovnika, ne računajući evropski dio Turske. Među njima drugi su najveći sastavni
dio (nakon Muslimana Albanaca) Muslimani Bosne i Hercegovine koji govore srpsko-
hrvatski (u daljnjem tekstu bosanski Muslimani). Prema popisu stanovništva iz 1971.
ima negdje oko milion i sedamstopedeset hiljada bosanskih Muslimana, osam posto
cjelokupnog stanovništva Jugoslavije. Oni čine četrdeset posto stanovništva Republike
Bosne i Hercegovine, a gotovo svi ostali su Srbi i Hrvati.

Naša je namjera da ovdje predstavimo ponešto od „prirodopisa“ ove značajne grupe.
Analiza se sastoji od dva dijela: prvi je prvenstveno istorijski, a drugi etnografski. Prvo
ćemo  skicirati  etnogenezu  bosanskih  Muslimana,  njihov  postepeni  preobražaj  od
vjerskih preobraćenika do etničke grupe. Onda ćemo razmotriti odnose između tih
događanja i kulturnog i društvenog položaja bosanskih Muslimana, naročito bosanskog
muslimanskog seljaštva, u savremenoj Jugoslaviji.

Etnogeneza  bosanskih  Muslimana  počela  je  uskoro  nakon  što  su  prvo  bosansko
kraljevstvo (1482.)  a  zatim i  hercegovačko vojvodstvo pali  pod vlast  Otomanskog
carstva. U sljedećem periodu otomanske vlasti u Bosni i Hercegovini dešavali su se
masovni prelasci na islam, za razliku od bilo kojeg drugog dijela otomanske Evrope,
osim Albanije. Još uvijek se vode rasprave o tome odakle ti preobraćenici i što su
razlozi  njihovog preobraćenja.  Tradicionalno stanovište je  da je  zemljoposjednička
aristokracija srednjovjekovnih bosansko-hercegovačkih država prešla na islam da bi
sačuvala svoju ekonomsku i političku nadmoć, a da su obični pripadnici Bosanske
crkve, heretičke sekte koja se obično izjednačava s bogumilima, masovno prešli na

islam reagirajući na ranija pretjerivanja katoličke crkve 1. Ova obadva stanovišta se
već dugo dovode u pitanje i nedavni iskazi pokazuju ne samo da je Bosanska crkva bila
manje ili više uništena prije osmanlijskog osvajanja nego i da vjerojatno zapravo nije ni

bila bogumilska 2. Na sličan način stanovišta pojedinih hrvatskih i srpskih pisaca da su
preobraćenici bili  pretežno Hrvati, ili  nasuprot tome pretežno Srbi (i da odatle se
odatle trebaju smatrati „hrvatskim Muslimanima“ odnosno „srpskim Muslimanima“)
nisu gotovo uopće potkrijepljena uvjerljivim podacima. Bosanski Muslimani očito vuku
porijeklo iz kombinacije svih ovih grupa, a uključuju i druge, Muslimane iz drugih

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-4-no-4-2009-october/living-legacy-of-the-ottoman-empire-the-serbo-croatian-speaking-moslems-of-bosnia-hercegovina/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-4-no-4-2009-october/living-legacy-of-the-ottoman-empire-the-serbo-croatian-speaking-moslems-of-bosnia-hercegovina/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 12 - 10.01.2026

područja (naprimjer Albance, Turke, Juruke) koji su kasnije poslavenjeni. Pojedinosti
ovog  porijekla,  međutim,  imaju  relativno  malen  značaj  u  odnosu  na  ono  što  su
bosanski  Muslimani  danas.  Bez obzira  na to  što  su jednom bili,  različiti  sastavni
dijelovi su se stopili tokom godina u poseban narod.

Ono što bih ovdje želio naglasiti u pogledu ovog porijekla jeste individualna priroda
procesa preobraćenja. Osim kod „danka u krvi“ ili devşirme, odvođenja djece*, nisu
nasilno prevodile na islam. Nisu se preobraćale regije ili sela, pa vjerojatno ni obitelji,
nego pojedini ljudi i žene. Svaki preobraćenik, bez obzira na njegov ili njezin prethodni
status, odlučivao je pojedinačno iz razloga koji su bili posve racionalni u to doba i na
tom  mjestu.  Nema  sumnje  da  je  tradicija  mijenjanja  vjerske  pripadnosti  u

predosmanskoj Bosni i Hercegovini igrala značajnu ulogu u ovome 3. Promjene vjerske
pripadnosti bile su opća i uobičajena pojava u to vrijeme i tako je islamizacija bila
samo jedan vid šire pojave. Česta preobraćanja su bila moguća zbog nedostatka čvrste
crkvene organizacije u Bosni i Hercegovini, bilo katoličke ili pravoslavne. Mora da su
različite materijalne i potrošačke prednosti koje su imali Muslimani bile također jako
značajne – posebni porez za nemuslimane, kao i ograničenja u tome što nemusliman
može i  ne može. Ali,  najvažnije od svega je da se treba sjetiti  da je u ranoj fazi
osmanskog zauzimanja carstvo predstavljalo otjelovljenje civilizacije, značajno središte
ne samo političke i ekonomske moći nego i kulturnog i intelektualnog života. Ako ga
mi možemo smatrati takvim iz svoje perspektive, zamislimo kako je moralo izgledati
balkanskim  seljacima  iz  tog  perioda.  Bilo  je  prirodno  željeti  se  poistovjetiti  sa
carstvom, i moralo je izgledati da je najlakši način bio prihvatiti vjeru koja je bila toliko
bitni dio tog carstva. Antropolozi koji su nedavno radili u Oceaniji, Africi i na drugim
mjestima su često primjećivali istu posljedicu i reakciju nakon što bi neki tehnološki

daleko  napredniji  narod  pokorio  neki  tehnološki  primitivniji  narod  4.  Vjersko
preobraćanje  bilo  je  djelomično  pokušaj  natprirodnog  poistovjećenja  sa  boljim
stanjem. Nadalje, to je bio i pragmatski pokušaj u istom pravcu. Kogod bi želio da se
brzo obogati uz pomoć proširenja ekonomske djelatnosti u gradovima, da napreduje u
upravnim službama carstva, ili možda da samo pokaže da je dobar građanin, prešao bi
na islam. Preobraćenje je bilo mnogo češće u gradovima nego na selu, ne samo jer su
gradovi  bili  centri  iz  kojih se islam širio,  nego jer  su ti  isti  gradovi  predstavljali
najbolju sredinu za društveno napredovanje. Oni su bili mjesto gdje su se nalazile
povoljne ekonomske prilike.

Broj Muslimana u Bosni i Hercegovini je stalno rastao, pa su počeli vršiti značajan
uticaj na politički i kulturni život Otomanskog carstva. U jednom trenutku sredinom
šesnaestog stoljeća veliki vezir i dva od tri vezira bili su svi Muslimani iz Bosne i
Hercegovine. Bosanski je uticaj bio toliko snažan u nekim periodima da je srpsko-

hrvatski jezik postao drugi jezik u Porti 5.

Uzeti  u  svojoj  ukupnosti  ovi  preobraćenici  nisu  odmah  činili  etničku  grupu  u
antropološkom smislu.  Ovdje treba ukratko spomenuti  što za antropologa zapravo

znači  etnička  pripadnost  6.  Etnička  grupa,  kako  ju  obično  shvaćaju  društveni
znanstvenici,  označava  stanovništvo  koje  je  biološki  samoodrživo,  dijeli  temeljne
kulturne vrijednosti,  ostvarene u oblicima kulture,  stvara područje komunikacije  i
interakcije, i ima pripadnike koji prepoznaju same sebe, a tako ih prepoznaju i drugi,



3

Spirit of Bosnia - 3 / 12 - 10.01.2026

kao kategoriju koja se razlikuje od drugih kategorija istoga reda.

Drugim riječima, pripadnici jedne etničke grupe su manje ili više endogamni, i stupaju
u brak češće sa članovima svoje grupe nego sa strancima. Oni sudjeluju u nekoj vrsti
prepoznatljive subkulture – koja ima i  materijalne i  ideološke oblike – za koju se
prepoznaje da pripada toj grupi. Skloni su da saobraćaju jedni s drugima češće nego
sa ljudima van grupe i zbog ovog postoji snažniji protok informacija u grupi nego van
nje. Nadalje oni, kao i članovi drugih etničkih grupa sa kojima su u dodiru, posjeduju

grupnu svijest koju neki antropolozi opisuju kao „etnocentrizam“ 7.

Došli  smo  do  toga  da  sve  više  i  više  posmatramo  etničku  pripadnost  kao  oblik
društvene a ne kulturne organizacije, i u međuvremenu je postajalo sve očitije da je

četvrta kategorija kritična 8. Etničke grupe su omeđene granicama koje su nevidljive
ali ih ipak prepoznaju i članovi i nečlanovi. Te etničke granice se ustanovljavaju i
održavaju na osnovu jednog vrlo ograničenog ali bitnog niza dijagnostičkih osobina.
Većina balkanski etničkih grupa, naprimjer, definiraju se paradigmom jezika i vjere.
Tako u kontekstu Bosne i Hercegovine govoriti srpsko-hrvatski i biti katolik znači biti
Hrvat,  govoriti  srpsko-hrvatski  i  biti  pravoslavan  znači  biti  Srbin,  i  tako  dalje.
Postojanost  etničke grupe ovisi  o  kolektivnom prepoznavanju i  procjeni  tih  bitnih
osobina,  iako se tokom vremena,  ili  s  promjenom mjesta dio kulturnog konteksta
povezanog s grupom može mijenjati i pojedinci mogu prelaziti iz jedne grupe u drugu.
Ovaj specifični kulturni sadržaj koji može varirati u vremenu i prostoru jeste ipak jako
značajan jer pomaže članovima jednog multietničkog društva da smjeste jedno drugo u
etničke granice. Tako izrazite pojedinosti nošnje, dijalekta i sličnog služe kao signal
nečijeg etničkog identiteta za sve upućene posmatrače.

Unutar  Otomanskog  carstva,  Muslimani  koji  su  govorili  srpsko-hrvatski  bili  su
prepoznavani (u onoj mjeri u kojoj su uopće bili prepoznavani) kao Bošnjaci. I porijeklo
tog izraza i društvena grupa na koju se odnosio bili su regionalni a ne etnički, i ova
činjenica tačno odražava prirodu bosansko-muslimanske samosvijesti  u  odnosu na
središnje sile carstva. Mjesni kršćani su ih zvali Turci, pokazujući da poistovjećuju
Muslimane koji govore srpsko-hrvatski sa vladajućom grupom. Čak i sami Muslimani
bi ponekad koristili termin Turci, kada ih je bilo potrebno razlikovati od bosanskih
kršćana. Oni su istina govorili jedan poseban jezik, ali jezik još uvijek nije bio smatran
značajnim kriterijem grupne  pripadnosti.  U  ovom slučaju  je  to  bilo  čak  i  manje
značajno jer su taj jezik dijelili s kršćanskim stanovništvom, tako da nije pripadao
jedinstvenoj društvenoj kategoriji- Zbog međunarodnog sastava vladajućih otomanskih
upravnih službi (uključujući istaknute osobe koje su govorile srpsko-hrvatski) nije bilo
nikakvog zvaničnog razlikovanja – nije postojala formalizacija etničke grupe bosanskih
Muslimana. Osnovno objašnjenje razvoja nacionalnosti zasnovanih na vjeri na Balkanu
jeste da je „organizacija kršćanskih podanika u milete, od kojih je svaki bio druge
vjerske denominacije  i  predstavljao odvojenu zajednicu organiziranu pod vlastitim

crkvenim  vlastima,  naglašavala  posebnost  pojedinih  nemuslimanskih  naroda“  9.
Nesumnjivo da je to tačno. Ali treba primijetiti da ovo u biti nije definiralo Muslimane
koji govore srpsko-hrvatski. Oni u ovom pogledu nisu bili drukčiji od drugih podanika
Muslimana u carstvu, što uključuje Albance, Cigane i Turke Muslimane, sa kojima su
se možda svakodnevno sretali. I kršćani i drugi Muslimani, a i oni sami, su ih smatrali
establishmentom, integralnim dijelom carstva. Na pamet pada analogija sa BPAP** –



4

Spirit of Bosnia - 4 / 12 - 10.01.2026

bijeli  protestanti  anglosaksonskog porijekla u SAD. BPAP nisu etnička grupa iako
posjeduju sav potencijal da to budu. Objektivni kriteriji za etničku granicu postoje, ali
nisu  priznati.  BPAPovi  u  SAD,  kao  i  Muslimani  koji  govore  srpsko-hrvatski  u
Otomanskom carstvu, su skloni da misle o sebi kao o obrascu, standardu od kojeg svi
drugi odstupaju.

Naravno, bosanski Muslimani nisu bili jedinstvena grupa – u društvenom, kulturnom ili
konceptualnom  pogledu.  Postojala  je  jedna  značajna  distinkcija  koju  smo  već
spominjali:  između  seoskih  i  gradskih  komponenti.  Čak  i  danas  je  nesrazmjeran
postotak bosanskih Muslimana gradski opredijeljen i stanuje u gradu u poređenju sa
Srbima i Hrvatima iz Bosne i Hercegovine. Seljaci Muslimani, isto kao i seljaci kršćani,
vidjeli su građane, pretežno Muslimane, kao „kliku koja ih eksploatira ekonomski i
vlada im politički, grupu ljudi koji su oportunisti i koji imaju zajedničku reakciju na

dnevna pitanja te se ponašaju kao jedna klasa svjesna svojih vlastitih interesa“ 10.

Druga, čak i značajnija distinkcija postojala je između zemljoposjedničke aristokracije,
begova  i  aga,  i  muslimanskog  seljaštva,  koje  je  uključivalo  i  većinu  bosanskih
slobodnih seljaka i mnogo manji dio kmetova. U vrijeme austrijske aneksije 1878. u
Bosni je bilo između šest i sedam hiljada begova i aga koji su gospodarili nad nekih
osamdesetpet hiljada kmetova. Među tima je bilo dvije hiljade Muslimana a ostatak su

bili Srbi (šezdeset hiljada) i Hrvati (dvadesttri hiljade) 11. Postojalo je također gotovo
sedamdesetsedam hiljada slobodnih seljaka koji su gotovo svi bili Muslimani. Teško je,
ako već ne i  nemoguće, zamisliti  aristokraciju i  seljaštvo koji  bi  sačinjavali  jednu
značajnu  zajedničku  društvenu  kategoriju  za  vrijeme  feudalizma,  bez  obzira  na
specifični kontekst. Društvene granice između plemića i seljaka bile su isto toliko oštre
kao između bilo koje dvije etničke grupe. Teško da je postojao način na koji bi seljak
Musliman mogao ikada postati bogati zemljoposjednik u otomanskom društvu. Svaki je
od njih predstavljao endogamnu grupu, iako je društvena mreža aristokracije bila
mnogo šira. Ovo je odražavalo jednu mnogo širu shemu stanovanja: neki su begovi i
age živjeli na svojoj vlastitoj zemlji u ravničarskim selima, a drugi u gradovima, što je
postepeno postajalo sve češće. Aristokracija je također imala jedan poseban stil života,
koji je u njihovom slučaju bio mnogo bliži velikoj tradiciji međunarodnog islama, od
lokalno ograničene male tradicije muslimanskih seljaka. Tako je bilo čak i  kad su
živjeli u istom selu. No najoštrija granica između ove dvije grupe bosanskih Muslimana
bila je dakako zasnovana na ekonomskom statusu. Ovo se u izvjesnoj mjeri promijenilo
kada je otišla otomanska vlast,  no oni su zadržali  svoj privilegiran položaj sve do
Drugog svjetskog rata. Konačno, kada su poslije rata provedene zemljišne reforme, oni
su izgubili tradicionalnu osnovu svog višeg statusa. Za očekivati je da je ova društvena
diferencijacija  bila  izraženija  u  prošlosti,  kada  je  feudalni  sistem  još  uvijek
funkcionirao. Ovo potvrđuje usmena istorija. Iako to nije za očekivati, ipak je istina da
razne distinkcije među ovim dvjema grupama opstaju u velikoj mjeri čak i u modernoj
Jugoslaviji. Čak i danas postoji visoki stupanj samosvijesti među pripadnicima dvije
grupe  (osim u  urbanim kontekstima koji  moderniziraju,  gdje  počinje  da  nestaje).
Muslimani seljaci još uvijek govore o potomcima zemljoposjedničke aristokracije kao o
begovima, a za razliku od toga sebe karakteriziraju kao balije (što je u izvornom smislu
značilo „nomadski stočar“). Muslimani seljaci sa kojima sam ja razgovarao izričito
opisuju ove dvije skupine kao različite etničke grupe (nacije), od kojih svaka posjeduje
svoje vlastite zasebne bogomdane osobine. Van gradova, u najmanju ruku, još uvijek



5

Spirit of Bosnia - 5 / 12 - 10.01.2026

postoji malo brakova između pripadnika ove dvije grupe. A begovi, naročito u manjim
trgovištima, pokušavaju još uvijek da zadrže svoj bogataški stil života na muslimanski
način.  Iako  više  nisu  veliki  zemljoposjednici,  njihov  povoljni  ekonomski  položaj  u
nedavnoj prošlosti im je omogućio obrazovne mogućnosti koje većina muslimanskog
seljaštva nema. Kao posljedica toga oni su danas često doktori, advokati, nastavnici ili
na upravnim položajima. Drugi manje sretni iskoristili su svoje bolje obrazovanje da
dobiju  poslove  činovnika  u  mjesnim  nadleštvima  kao  činovnici.  Društveni  odnosi
između seljaka Muslimana i potomaka muslimanske aristokracije često su ograničeni
na mali  broj  hijerarhijski  oblikovanih odnosa između zaštitnika i  klijenta.  Neki su
seljaci na taj način produžili jedan tradicionalni odnos da bi dobili korisni uticaj u
vanjskom  svijetu  preko  novih  društvenih  položaja  koje  su  zauzeli  nasljednici  te
aristokracije u modernoj Jugoslaviji. Ono što je u svemu ovome značajno jeste da su
situacije u kojima seljaci  Muslimani i  muslimansko plemstvo ili  njihovi  nasljednici
djeluju zajednički kao jedna društvena grupa relativno rijetke, iako postepeno postaju
češće nakon opadanja otomanske moći, a naročito od kraja II svjetskog rata. Postoji
jedna nesretna sklonost zapadnih istoričara da pišu o eliti bosanskih Muslimana kao
da  opisuju  sve  bosanske  Muslimane.  Moramo  imati  na  umu  da  je  značajan  dio
muslimanskog seljaštva predstavljao (i dalje u velikoj mjeri predstavlja) jednu zasebnu
grupu  sa  svojim  posebnim  interesima,  koji  su  često  bliži  interesima  kršćanskog
seljaštva nego interesima muslimanske elite.

Sa razvojem nacionalizma Južnih Slavena u devetnaestom stoljeću, došlo je do toga da
se svi Muslimani posmatraju kao nadmoćni gospodari – Turci i Muslimani Slaveni,
begovi i  seljaci, bez razlike. Ovo je ne samo nesumnjivo naglasilo granicu između
Muslimana i kršćana nego je bilo i  prvi korak u stapanju različitih dijelova grupe
Muslimana  Slavena.  Nakon  austrijske  aneksije  proces  etničke  diferencijacije  se
ubrzao. Ovo je bilo doba pojačane etničke svijesti za bosanske Muslimane. S jedne
strane okolnosti austrijske okupacije su ih navele da se još više udalje od bosanskih
kršćana. S druge strane i oni su počeli misliti o sebi kao narodu koji je drukčiji od
Turaka i  drugih Muslimana u raspadajućoj  otomanskoj carevini.  Kao muslimanska
manjina u austrijskoj koloniji postali su jasnije izdvojeni kao posebna grupa. Ovome su
vjerojatno pomogli faktori selekcije, jer su se Muslimani koji govore srpsko-hrvatski
iseljavali  u  Tursku u valovima.  Iako nema dokaza,  možemo pretpostaviti  da su ti
iseljenici  uključivali  one  bosanske  Muslimane  koji  su  bili  najviše  skloni  da  se
poistovjete  s  Turcima,  ostavljajući  one  koji  su  dosegnuli  izvjestan  stepen
prilagođenosti  svome  novom  etničkom  statusu.

Politička  zbivanja  u  austrijskoj  koloniji  su  isto  tako  ubrzala  proces  etničke
diferencijacije. Habsburška uprava je provodila svoju tradicionalnu shemu „podijeli i
vladaj“ i trudila se da naglasi vjerske i etničke razlike u Bosni i Hercegovini. Kada je
uveden  parlament  u  ovoj  provinciji  razne  vjere  su  bile  predstavljene  direktno
srazmjerno broju svojih  pripadnika u zemlji.  Ali  kada su muslimansko plemstvo i
njihovi saveznici u gradovima pokušali organizirati muslimansku političku stranku u
tome nisu uspjeli.  Ovo je djelomično bila posljedica austrijske politike neometanja
muslimanske elite. Pod Habsburzima je njihov stari ekonomski status opstao i dalje i
tako je njihova lojalnost i dalje pripadala vlasti, iako je to sada bila nova vlast. Seljaci
Muslimani još nisu bili spremni da razmišljaju o sebi kao o jedinstvenoj grupi koja ima
zajedničke interese sa starom aristokracijom, posebno zbog ekonomskih razlika koje
su i dalje postojale.



6

Spirit of Bosnia - 6 / 12 - 10.01.2026

Ovo  jačanje  ideološke  razlike  bilo  je  paralelno  isto  tako  jačanju  kulturne
diferencijacije. Počevši od austrijske okupacije pa na dalje, kulturne razlike između
Muslimana i kršćana su naglašavane, posebno u većim i manjim gradovima, pošto su
nemuslimani spremnije prihvatali elemente zapadnoevropske kulture. U isto vrijeme
su događaji u Anadoliji – konačan slom carstva, Ataturk i njegove reforme – imali za
rezultat pojačane kulturne razlike između bosanskih Muslimana i Turaka. Naprimjer,
veo je u Jugoslaviji bio dozvoljen sve do 1950, a fes se može još i danas vidjeti kod
mnogih bosanskih seljaka Muslimana, dok je, naravno, oboje bilo zabranjeno u Turskoj
1922. zajedno sa mnogim drugim kulturnim obilježjima koje su Turci tradicionalno
dijelili s Bosancima.

Počevši od uspostavljanja nezavisne Srbije, a pojačano nakon habsburške aneksije,
došlo je do jačanja takmičenja između Srba i Hrvata za Bosnu i Hercegovinu. Kad je
otomanska uprava nestala bosanski Muslimani su postali pijuni u ovoj borbi. Do II
svjetskog rata i Beograd i Zagreb su tvrdili da postoji nacionalna srodnost između njih
i bosanskih Muslimana, što je bio samo jedan od mnogih razloga za razmirice između
dvaju grupa. Tako su se izvjesni bosanski Muslimani, gotovo svi begovi ili urbana elita
koji su smatrali da su njihovi lični interesi povezani sa jednom ili drugom stranom,
izjašnjavali kao Muslimani Srbi ili Muslimani Hrvati, zapravo vjerska manjina jedne od
nacionalnih grupa. No velika većina Muslimana, naročito muslimansko seljaštvo, nije
htjela da se opredijeli ni za jednu stranu; bez obzira na to što su možda nekada bili, oni
su tokom godina evoluirali  u  novu etničku zajednicu.  Jedan od proizvoda srpsko-
hrvatskog nadmetanja  bio  je  da je  Bosna i  Hercegovina bila  uključena u „Veliku
Hrvatsku“ kada je osnovana fašistička ustaška vlast za vrijeme II svjetskog rata.

Činjenica da je postojao veliki broj nacionalno neodlučnih Muslimana koji su govorili
srpsko-hrvatski bila je jedan od glavnih razloga zbog kojih je Bosna i Hercegovina
postala  odvojena  republika  Jugoslavije.  Iako  su  njihova  vjerska  ubjeđenja  bila
tolerirana, šerijatski sudovi su bili ukinuti a Muslimankama je zakonski skinut veo. U
prvim popisima stanovništva nakon rata oni su imali izbor da se odrede kao Srbi,
Hrvati, Jugoslaveni, ili neopredijeljeni, a zvanično je mišljenje bilo da oni predstavljaju
vjersku a ne etničku manjinu. Čak se očekivalo da će Bosna i Hercegovina, sa svojom
mješavinom tri različite vjerske zajednice koje sve govore zajednički jezik, započeti
razvoj jugoslavenskog nacionalizma. Mislilo se d će bosanski Muslimani tu predvoditi.
Međutim, do tog vremena su oni počeli misliti o samima sebi kao o posebnom narodu.
Na  popisu  stanovništva  su  se  gotovo  svi  izjasnili  kao  „neopredijeljeni“.  Položaj
bosanskih Muslimana se izmijenio zajedno sa postepenim pomijeranjem u Jugoslaviji u
šezdesetim godinama od zvaničnog jugoslavenskog nacionalizma ka zajednici naroda.
Na  popisu  1961.  im  je  bilo  dozvoljeno  da  se  izjasne  kao  „etnička  pripadnost
Muslimani“ po prvi put, priznajući tako da oni čine odvojenu etničku kategoriju. Ovaj
im je status dat na formalniji način bosanskim ustavom iz 1963. i 1964, dok je Četvrti
bosanski  partijski  kongres  izričito  ustvrdio  da  Muslimani  imaju  pravo  na
samoopredjeljenje.  Tako  je  bosansko-muslimanska  nacionalnost  stvorena,  ili,  bolje
rečeno, podignuta iz statusa de facto u de jure.

U ovom trenutku postoji neka vrsta nacionalističkog pokreta koji se oblikuje među
bosanskim Muslimanima. Kao i  drugi nacionalistički  pokreti  u prošlosti  u Istočnoj
Evropi  i  drugdje,  u  ovim  ranim  fazama  on  je  gotovo  potpuno  ograničen  na
inteligenciju, u ovom slučaju uglavnom iz nižih i srednjih slojeva komunističke partije.



7

Spirit of Bosnia - 7 / 12 - 10.01.2026

Srednja  klasa  bosanskih  Muslimana  u  razvoju,  i  naročito  seljaštvo  bosanskih
Muslimana za sada ne poklanjaju tome veliku pažnju. Brojni bosanski muslimanski

pisci  12  preuzeli  su  zadatak  stvaranja  nacionalističke  ideologije.  Oni  naglašavaju
bogumilsko  porijeklo  bosanskih  Muslimana  (da  bi  pratili  etnogenezu  prije
islamizacije), pokušavaju da obrazlože činjenicu da je aristokracija bila jedina politički
aktivna muslimanska grupa prije II svjetskog rata, i općenito tumače istoriju bosanskih
Muslimana tako da naglašavaju vertikalne podjele zasnovane na etničkom porijeklu, a

ne horizontalne podjele zasnovane na klasi 13.

Okrenimo se  sada  etnografiji  bosanskih  Muslimana  i  nekim osnovnim osobinama

života bosanskih Muslimana u savremenoj  Jugoslaviji  14.  Muslimansko i  kršćansko
seljaštvo u Bosni i Hercegovini je mnogo sličnije jedno drugome nego seljaštvu u bilo
kojoj drugoj zemlji, čak i unutar Balkana. Subkultura bilo kojeg muslimanskog sela u
Bosni  je  mnogo sličnija  subkulturi  u  susjednom hrvatskom ili  srpskom selu  nego
nekom muslimanskom selu u Turskoj ili čak Albaniji ili Bugarskoj. Očigledan izuzetak
su tu vjerski običaji.

Iako je vjerska pripadnost kriterij po kome se određuje etnička granica, svaka vjerska
grupa se razlikuje od druge i po različitoj subkulturi koja nije povezana sa vjerskim
djelatnostima. Kad se čovjek sretne sa seljakom na stazi ili na pijaci ne možete ne
prepoznati  njegovu pripadnost.  On bi  tako i  htio.  Iako ove kulturne razlike imaju
prevagu u gotovo svakom vidu života, one su uglavnom srazmjerno vrlo male. Razlike
između raznih etničkih grupa u jednom mjestu su pretežno usko povezane varijante, a
ne potpuno različite osobine. A ipak su te razlike, koliko god bile male, vrlo značajne i
jako značajne. One su istaknute naročito u izražajnim vidovima kulture – u dijalektu,
načinu oblačenja, muzici i  plesu, jelima, tipu kuće i namještaja, u ceremonijalnom
kalendaru, usmenoj književnosti, itd.

Naročito slikovit primjer pruža muška odjeća u Skoplje Polju, dolini u Zapadnoj Bosni
u kojoj žive pripadnici tri etničke grupe. Ova odjeća je gotovo identična kod sve tri
grupe i  razlikuje se samo po boji  pojasa (koji  je  crven kod kršćana,  a zelen kod
Muslimana), boji uskog vezenog obruba na nogavicama pantalona (koji je crven kod
Hrvata, bijeli kod Srba, a nepostojeći kod Muslimana), i po obliku pokrivala za glavu.
Mala tradicija (kultura sela u poređenju sa velikom tradicijom ili kulturom elite) jeste
po svojoj prirodi vrlo snažno lokalizirana. Prema tome, u sljedećoj dolini se osnovna
shema mijenja, i dok i dalje postoji isti stupanj etničke diferencijacije, vjerojatno je da
će se i kôd promijeniti. U ovom određenom primjeru kroj pantalona je drukčiji, i kod
Hrvata (pošto tamo nema srpskog stanovništva) je obrub bijel. Zapravo onda imamo tri
odvojene  male  tradicije,  koje  postoje  u  jednoj  regiji,  svaka  od  kojih  jeste  blaga
varijanta regionalne kulture.

Mora  se  naglasiti  da  mnoge  kulturne  razlike  između muslimanskog  i  srpskog  ili
hrvatskog seljaka nisu rezultat razlike u širenju otomanske kulture. Na Balkanu postoji
jedan sloj turske kulture koji se proteže preko cijelog područja otomanske okupacije,
pa  čak  i  šire.  Turski  uticaj  je  bio  najveći  u  urbanim centrima gdje  su  se  Turci
ugnijezdili,  i  u mnogim vidovima kulture turski  uticaj  slijedi  ruralno-urbanu, a ne
muslimansko-kršćansku  dihotomiju.  Ova  činjenica  je  kasnije  zasjenjena  u  velikim
urbanim centrima, pošto je prekrivena zapadnoevropskim uticajima, ali je takav slučaj



8

Spirit of Bosnia - 8 / 12 - 10.01.2026

još uvijek u manjim trgovištima i njihovoj okolini u Bosni i Hercegovini danas. Tako
naprimjer, turska jela se možda najčešće pripremaju u domovima urbanih obitelji koje
potiču od aristokracije, ali su isto tako češća na trpezama kršćana iz malih mjesta
nego kod seoskih Muslimana.

Takve kulturne razlike među etničkim zajednicama, bez obzira koliko izgledale male i
beznačajne, imaju veliku važnost. Najvjerojatnije one potiču od istorijskih razlika u
porijeklu i  u dodirima. Njihovu trajnost treba, međutim, pripisati  interakciji  dvaju
karakteristika etničkih grupa o kojima se raspravljano ranije u ovom članku. Prva od
ovih  karakteristika  jeste  da  etničke  grupe  postoje  u  relativno  zatvorenim
komunikacijskim sistemima. Prvenstvena osobina multietničkih grupa bilogdje jeste
jedan brži protok informacija unutar svake etničke grupe u poređenju sa protokom
informacija među grupama. Ovo vremenom neizbježno ima za posljedicu nejednak
raspored i kulturnu diferencijaciju. Druga značajna osobina ovih kulturnih razlika jeste
njihovo svjesno održavanje u obliku markera značajnih društvenih kategorija.  One
tvore  u  isto  vrijeme  žarišne  tačke  osjećanja  pripadanja  grupi  ali  i  kriterije
identifikacije pripadnosti van grupe. Takve razlike, onda, imaju značajnu ulogu jer
obilježavaju etničke granice.

Da  bismo  ovo  ilustrirali  vratimo  se  narodnoj  nošnji  ovog  područja..  Većina
muslimanskih seljaka, naročito starijih, još uvijek nose fes. Ali oni mlađi, od kojih je
većina prešla na modernu odjeću, nose francusku kapu umjesto fesa. Iako se ona
kupuje u istoj radnji u kojoj srpski ili hrvatski seljak kupuje svoju određenu vrstu kape,
ni Muslimanima ni kršćanima ne bi palo na pamet da nose onu vrstu kape za koju se
misli  da pripada drugoj skupini.  Dakle, čak i  kad se odjeća modernizira, kulturna
razlika ostaje sačuvana. Ljudi žele biti prepoznati.

Raspravljali smo o procesu kulturnog sinkretizma – kombinacije i ponovnog tumačenja
elemenata iz turskih i južnoslavenskih izvora. Na drugom mjestu smo pokazali da se
ista  shema  proteže  i  na  društvenu  organizaciju,  na  samo  tkivo  bosanskog
muslimanskog društva. Mislim da tu tvrdnju vrijedi ponoviti vrlo ukratko ovdje, jer ona
ukazuje na jednu značajnu poentu.

Osnovna  jedinica  bosanskog  seoskog  društva,  bilo  muslimanskog,  srpskog  ili
hrvatskog, jeste patrilokalno *** domaćinstvo proširene porodice. Slično, u sve tri
etničke grupe se veze između ovih domaćinstava zasnivaju na boravku i srodstvu,
uključujući tu patrilinearno, afinalno ****, te fiktivno srodstvo. Ali težina koja se daje
ovim različitim kriterijima rodbinskih veza varira od jedne etničke grupe do druge.
Seljaci Muslimani naglašavaju mnogo manje patrilinearnost i grupe koje su zasnovane
na patrilinearnoj srodnosti od Hrvata i naročito Srba. Naprimjer, pošto patrilinearno
srodstvo ustanovljava položaj u društvenim odnosima, tipično je za hrvatske i srpske
seljake u Bosni i Hercegovini da su u stanju izrecitirati deset do četrnaest generacija
iz  svoje  genealogije.  Bosanski  Muslimani,  s  druge strane,  ne  mogu gotovo nikad
govoriti o porijeklu prije generacije njihovih djedova i baka, a i o tome obično govore
vrlo  nejasno.  Drugim  riječima,  oni  su  u  ovom  pogledu  gotovo  isti  kao  moderni
Amerikanci.  Suprotno  onome  što  bi  čovjek  mogao  očekivati,  bosanski  seljaci
Muslimani isto tako manje naglašavaju patrilinearnost od turskih seljaka. Na taj način,
što se tiče naglašavanja patrilinearnog srodstva, oni ne liče ni na jedno od dva društva
od kojih su primili kulturne uticaje, niti se nalaze između njih. Ali zato postoji pojačani



9

Spirit of Bosnia - 9 / 12 - 10.01.2026

naglasak na afinalnim odnosima, onima koji nastaju brakom.

Fiktivna srodnost (kumstvo), u obliku krštenog i vjenčanog kumovanja, jeste jedan
krajnje značajni oblik srodstva među bosanskim kršćanima. Bosanski Muslimani imaju
samo jedan značajniji tip fiktivnog srodstva, koji je zasnovan na kumovanju prvom
šišanju muškog djeteta (šišano kumstvo). Ovaj oblik se koristi gotovo isključivo da se
pojača i formalizira neki od onih rijetkih društvenih odnosa, sa nekim kršćaninom, ili
sa nekim pripadnikom muslimanske elite, da bi se, drugim riječima , skovale veze
preko  društvenih  granica.  Bosanski  kršćani  ne  prakticiraju  ovaj  oblik  ritualnog
srodstva,  osim sa  Muslimanima,  a  nije  mi  poznat  nikakav  presedan u  islamskom
svijetu.

Kršćanske patrilinearne srodničke grupe su strogo egzogamne 15

, čak više u praksi nego što propisuju katolička ili pravoslavna crkvena pravila. Za
razliku od toga, Turci i većina Muslimana van Balkana prakticiraju endogamnu shemu
gdje je poželjan brak sa kćerkom očevog brata. Kao i u drugim pogledima, bosanski su
Muslimani razvili  svoj  vlastiti  bračni sistem ne ugledajući se ni  na koga. Brak sa
srodnikom je dozvoljen ako se srodnost zapravo ne može utvrditi. U praksi ovo znači
da nema sankcija protiv braka između drugih bratića.

Ono što pokušavam ovdje reći jeste da društvena organizacija bosanskih Muslimana
*****– i šire, društvo i kultura bosanskih Muslimana u cjelini – nije niti turska, niti
južnoslavensko kršćanska ,  pa čak nije ni  neki  oblik između ovoga.  Uklopljeni  su
elementi obadva izvora u skladu sa jedinstvenom istorijom bosanskih Muslimana da bi
se stvorilo nešto novo i posebno.

Kulturna diferencijacija  koju opisujem jeste vrlo  prodorna,  ali  se ne proteže i  do
privrednih  djelatnosti  najveće  tri  etničke  grupe.  Ovo  je  jedna  neobično  značajna
poenta pošto vrši uticaj na tip međuetničkih odnosa koji postoje u Bosni i Hercegovini.

U  uporednom  posmatranju  kultura  postoje  u  najmanju  ruku  dva  razna  načina
strukturiranja multietničkih odnosa. (Obadva se moraju smatrati idealnim tipovima, jer
nema mnogo društava koja se posve priklanjaju jednom ili drugom.) U jednom slučaju
postoji etnička podjela rada i svaka etnička grupa je snažno poistovjećena s određenim
zanimanjem ili sklopom zanimanja. Jedan sistem takvih etničkih grupa sa međusobno
spojenim specijalizacijama zanimanja postiže organske međusobne odnose. Tako se
gradi uzajamna ovisnost između članova različitih etničkih grupa. Možda su najbolje
dokumentirani primjeri ovoga na Bliskom Istoku. Indijski kastinski sistem hijerarhijski
raspoređenih,  visoko  strukturiranih  profesionalnih  statusa  izgleda  da  predstavlja
poseban slučaj. No neke etničke grupe na Balkanu su tako organizirane, barem na
lokalnoj osnovi. Naprimjer, u Skoplje Polju ( regionu u Zapadnoj Bosni odakle dolaze
većina mojih terenskih podataka) svi kovači su Cigani koji nisu nomadi i pretpostavlja
se da su svi Cigani koji nisu nomadi kovači. Ime kovač je oznaka etničke grupe sa
kojom je ovo zanimanje povezano. Postoji  slično povezivanje između kazandžija ili
kalajdžija i Cincara (manjine iz ovog regiona koja govori jedan romanski jezik), i riječ
kalajdžija se koristi da bi se označila ova etnička grupa.

Druga mogućnost je situacija u kojoj se razne etničke grupe nadmeću ili takmiče za
isti ekološki prostor. Obično je takav slučaj sa muslimanskim, srpskim i hrvatskim



10

Spirit of Bosnia - 10 / 12 - 10.01.2026

seljacima u Bosni i Hercegovini. Za razliku od većine drugih vidova kulture, seljaci iz
sve tri vjerske grupe se bave gotovo identičnom privrednom djelatnošću. Pretežno svi
se izdržavaju na isti način, gaje iste biljke i životinje, koristeći iste alatke i tehnike.
Postojeće razlike su regionalne a ne etičke. Osnovni, iako ne i jedini izuzetak jeste da
kod Muslimana nema svinja.  U drugim pogledima postoji  veći kontrast privrednih
djelatnosti između planinskih i nizinskih muslimanskih seljaka nego između planinskih
muslimanskih i planinskih srpskih ili hrvatskih seljaka. U pitanju je čista ekologija.
Shema naseljavanja u Bosni i Hercegovini je potpuno izmiješana: muslimanska sela su
razbacana između srpskih i hrvatskih sela, s manjim brojem sela koja imaju izmiješano
stanovništvo. Ovo znači da se članovi različitih etničkih grupa neposredno takmiče u
korištenju istih oskudnih prirodnih bogatstava. U isto vrijeme uzajamno korisni dodiri
su pretežno ograničeni. Na jednoj određenoj lokaciji svako selo pretežno proizvede
iste viškove i ima iste potrebe. Nekomercijalni sistemi razmjene se provode gotovo
isključivo kod pripadnika iste etničke grupe u raznim ekološkim zonama. Dodir između
etničkih grupa se dešava u relativno malom broju konteksta – sedmični pijačni dan, i u
okviru takvih sveobuhvatnih institucija kao što su vojska i škole. Pošto je svaka etnička
grupa jedan relativno zatvoreni društveni sistem, gotovo nikad nema nikakve potrebe
za  kontakt  sa  seljacima  iz  druge  etničke  grupe  iako  je  njihovo  selo  blizu.  Kao
posljedica, svaka etnička grupa teži biti još zatvoreniji društveni sistem, i prilike za
komunikaciju ili dodir između njih su čak oštrije ograničene nego u multietničkom
društvu gdje postoji privredna međuzavisnost.

Bosansko-muslimanska etnička pripadnost, koja se postepeno razvijala u toku nekoliko
stoljeća, će i dalje trajati u budućnosti. Strukturalni odnosi zasnovani na ekološkim
činjenicama su tek jedan od razloga da su tri odvojene kulturne tradicije ustrajale tako
dugo, iako su smještene jedna kraj druge u istom geografskom regionu. Kulturna
diferencijacija  će  se  smanjivati  sa  nastavljanjem  modernizacije  u  savremenoj
Jugoslaviji. Postepeno će jugoslavensko osjećanje zamijeniti etničku identifikaciju u
izvjesnim okolnostima, kao kada ljudi rade zajedno sa sezonskim radnicima iz drugih
dijelova Jugoslavije u tvornicama zapadne Evrope. Uprkos tome, bosanski Muslimani
će nastaviti postojati kao posebna etnička grupa. Zapravo je moguće da će doći do
preporoda etničke svijesti,  što predskazuju nedavna nacionalistička zbivanja među
elitom.

Translated from English by Zvonimir Radeljković – © 2009 Zvonimir Radeljković

Notes

Francis Dvornik, The Slavs in European History and Civilization (New Brunswick,1.
1962), p. 236; Aleksandar Solovjev, “Nestanak Bogumilstva: Islamizatija Bosne” [The
Disappearance of Bogomilism and the Islamization of Bosnia], Godisnjak Istoriskog
Drustva Bosne i Hercegovine, no. 1 (1949); L. S. Stavrianos, The Balkans Since 1453
(New York, 1961 ), pp. 62-63. ↩
John V. A. Fine, Jr., The Bosnian Church: A New Interpretation (Boulder, 1975). ↩2.
Ibid, p. 886. ↩3.
For examples, see Sylvia L. Thrupp (ed.), Millennial Dreams in Action (The Hague,4.
1962), especially the chapter by Jean Guiart, “The millenarian aspect of conversion
to Christianity in the South Pacific,” pp. 122-88. ↩



11

Spirit of Bosnia - 11 / 12 - 10.01.2026

Vladimir  Dedijer,  Ivan  Bozic,  Sima  Cirkovic  and  Milorad  Ekmecic,  History  of5.
Yugoslavia (New York, 1974), p. 181. ↩
See,  for  example,  Raoul  Narroll,  as  summarized by  Fredrik  Barth  (ed.),  Ethnic6.
Groups and Boundaries (Boston, 1969), pp. 10-11. ↩
Robert  A.  Levine and Donald  T.  Campbell,  Ethnocentrism:  Theories  of  Conflict,7.
Ethnic Attitudes and Group Behavior (New York, 1972). ↩
See especially Barth, Ethnic Groups and Boundaries. ↩8.
Stavrianos, The Balkans Since 1453, p. 89. ↩9.
Wayne Vucinich, “‘Some Aspects of the Ottoman Legacy,” in Charles and Barbara10.
Jelavich (eds.), The Balkans in Transition (Berkeley, 1963). ↩
Milan Ivsic,  Les problemes agraires en Yougoslavie (Paris,  1929).  For a general11.
resume of the land-tenure system in Bosnia-Hercegovina during the Ottoman period,
see  Jozo  Tomasevich,  Peasants,  Politics,  and  Economic  Change  in  Yugoslavia
(Stanford, 1955), pp. 98-107, or, for a more detailed account, Branislav Djurdjev
Bogo,  Grafenauer,  and  Jorjo  Tadic,  Historija  naroda  Jugoslavije  [History  of  the
People of Yugoslavia] (Zagreb, 1959) Vol. 2, pp. 116-20, 130-39, 583-87. ↩
Most notably Enver Redzic,  PriIozi  o  nacionalnom pitanju [Contributions on the12.
National  Question]  (Sarajevo,  1963)  and  Tokovi  i  otpori  [Developments  and
Resistance] (Sarajevo, 1970); Salim Ceric, Muslimani Srpskohrvatskog jezika [Serbo-
Croatian Speaking Moslems] (Sarajevo, 1968); Atif Purivatra, Nacionalni i Politicki
razvitak  MusIimana [National  and Political  Development  of  Moslems]  (Sarajevo,
1972); Muhamed Hadzijahic, Od tradicije do identiteta: geneza nacionalnog pitanja
bosanskih Muslimana [From Tradition to Identification: The Genesis of the Bosnian
Moslem National Question] (Sarajevo, 1974). ↩
I  am grateful  to  Robert  Donia  for  his  helpful  observations  on Bosnian Moslem13.
ethnicity,  particularly  Bosnian  Moslem  nationalism.  His  forthcoming  doctoral
dissertation,  The  Politics  of  Factionalism:  The  Bosnian  Moslems,  1878-1910
(Department of History, University of Michigan), will shed more light on the subject.
↩
This has been described in more detail  in William G. Lockwood, “Converts and14.
consanguinity: the social organization of Moslem Slavs in Western Bosnia” Ethnology
11 (1972.),  pp.  55-79;  “The peasant-worker in Yugoslavia,”  Studies in European
Society 1 (1973), pp. 91-110. “Bride theft and social maneuverability in western
Bosnia,”  Anthropological  Quarterly,  47  (1974),  pp.  253-269;  “Social  status  and
cultural change in a Bosnian Moslem village,” East European Quarterly 9 (1975), pp.
123-134; European Moslems: Economy and Ethnicity in Western Bosnia (New York,
1975). ↩
Lockwood, European Moslems: Economy and Ethnicity in Western Bosnia, pp. 49-50.15.
↩

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.



12

Spirit of Bosnia - 12 / 12 - 10.01.2026


	Spirit of Bosnia
	Živo nasljeđe otomanskog carstva: Muslimani Bosne i Hercegovine koji govore srpsko-hrvatski


