
1

Spirit of Bosnia - 1 / 8 - 09.01.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

Bosna i Hercegovina pred izazovom samostalnosti
Ivan Lovrenović

Uvod
Što  današnju  Bosnu  i  Hercegovinu  drži  na  okupu?  Nažalost,  nikakva  unutarnja
kohezivna  energija,  dovoljno  snažna  da  ju  održi  ako  bi  međunarodna  zajednica
prestala bdjeti nad njezinim integritetom. Ovaj uvid jest uznemirujući, ali ako je točan,
nema koristi da se od njega okreće glava, nego bi morao postati polaznom točkom svih
intelektualnih,  znanstvenoteoretskih  i  političkih  promišljanja  o  najadekvatnijim
rješenjima koja  bi  pomogla  da  se  postupno  dođe  do  političke  kohezije  nužne  za
samoodrživost i funkcionalnost Bosne i Hercegovine.

Povijesno iskustvo, osobito ono najnovije tragično, čiji se početak podudara s počecima
višestranačke demokracije 1990. godine, donosi nam jednu generalnu pouku – da je
budućnost Bosne i Hercegovine u priznavanju i adekvatnom političkom artikuliranju
njezinih  višestrukosti,  a  ne  u  nikakvoj  jednosti.  Inzistiranje  na  jednosti(političkoj,
administrativnoj, nacionalnoj, kulturnoj, jezičnoj…) zapravo je jasan simptom straha od
priznavanja razlika. Istinsku i ozbiljnu privrženost Bosni i Hercegovini zato će najbolje
pokazati one političke i intelektualne snage koje budu najspremnije da se otvorena
uma  i  bez  apriorizma  suoče  sa  svim  implikacijama  i  konzekvencijama  traženja
pluralističkog rješenja.

I
Sumarna karakteristika kojom se moraju opisati opće prilike u Bosni i Hercegovini u
dvanaestoj  godini  od  prekida  rata,  jest  –  stagnacija.  Nikako  da  započne  proces
promjena,  koji  bi  bio  strukturalan i  nepovratan.  Ovo stajanje  u  mjestu odnosi  se
podjednako  na  sve  društvene  aspekte:  politički,  socijalno-ekonomski,  kulturni,
obrazovni,  te,  osobito  važno,  na  aspekt  rekoncilijacije  i  obnove  povjerenja  u
međuetničkim i međukonfesionalnim odnosima… Etnonacionalizam u svetri etničke
zajednice,  kombiniran  s  religijsko-konfesionalnom  komponentom  i  ojačan  njome,
dubinski je impregnirao sve strukture društvenoga života: službeni politički diskurs,
kulturnu  sferu,  sustav  obrazovanja,  medije,  diskurs  vjerskih  zajednica  i  njihovih
lidera… Uz to još treba dodati, kao opću pojavu, pad kulturnih i vrijednosnih kriterija,
te  intelektualnih  i  profesionalnih  standarda.  A  sve  to  traje  već  mnogo  vremena
(sedamnaest godina, ako se računa od 1990. kao političke prekretnice), i važno je
imati na umu da su tim procesom formativno obuhvaćene cijele generacije mladih
ljudi.

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-3-no-1-2008-january/bosnia-and-herzegovina-facing-the-challenge-of-independence/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 8 - 09.01.2026

Dva su bitna momenta zbog kojih dejtonski političko-administrativni dizajn Bosne i
Hercegovine sam po sebi funkcionira kao kočnica bilo kakvomu ozbiljnijem reformnom
procesu. Jedan se moment tiče teritorijalno-administrativne podjele zemlje, drugi se
tiče funkcionalnoga odnosa između međunarodne i domaće uprave.

Formula:  jedna država,  dva  asimetrična  entiteta,  plus  jedan distrikt  (Brčko)  i  tri
„konstitutivna  naroda“,  proizvod  je  koji  na  sebi  nosi  izrazit  pečat  jednokratne
pragmatične upotrebe. To je smjesa disparatnih elemenata i kompromisa, čiji je jedini
cilj bio da se zaustavi rat, ali tako da se sve „strane“ natjeraju na ustupke, a da se ni
jedna ne osjeti poraženom.

Republika  Srpska  je  Daytonom  praktično  konstituirana  kao  srpska  nacionalna
administrativno-politička  jedinica,  i  to  načelo  je  sistematski  provedeno  kroz  sve
aspekte javnoga i društvenog života, a uz diskriminaciju nesrpskih i nepravoslavnih
kolektiviteta.  Postojanje i  međunarodna legaliziranost takvoga modela „države“ ne
može a da se ne reflektira na politički život u drugom entitetu, u Federaciji Bosne i
Hercegovine.  Kod  tamošnjih  Hrvata  to  se,  uvjetovano  manjinskim  osjećajem
ugroženosti, reflektira kao zahtjev za „trećim entitetom“, kod Bošnjaka-muslimana kao
refleks za dominacijom, utemeljen na većinskom osjećaju „prirodnoga prava“.  Sve
zajedno,  to  u  Bosni  i  Hercegovini  proizvodi  trajnu  nestabilnost,  produbljivanje
međuetničkoga nepovjerenja, kompromitiranje i suspendiranje ionako krhkih osnova
za nastanak transetnički orijentiranih političkih programa, stranaka, projekata…

Drugi moment, zbog kojega dejtonsko uređenje predstavlja prepreku za izlazak Bosne
i  Hercegovine  iz  začaranoga kruga stagnacije,  jest  odnos  između međunarodne i
domaće administracije. Riječ je o posebnom obliku dualizma vlasti, koji nas suočava s
pitanjem:  u  čijim je  rukama Bosna  i  Hercegovina?  Tko  njome uistinu  vlada,  tko
usmjerava  njezin  hod  prema budućnosti?  Može  li  se  uopće  znati  prema kakvom
modelu društva i društvenoga racionaliteta težimo?

Ovaj  model  je  tako  postavljen,  da  domaćoj  političkoj  strukturi  onemogućuje
dozrijevanje do pune odgovornosti za vlastitu zemlju, ostavljajući političke subjekte u
nekoj vrsti trajne nepunoljetnosti, dok međunarodnomu faktoru, i pokraj sve njegove
goleme realne moći, ograničava puni protektoratski kapacitet. Time ga ostavlja bez
prave  i  transparentne  odgovornosti,  ali  i  bez  jasnoga  zadatka,  a,  paradoksalno,
omogućuje  mu  punu  samovolju  voluntarističkoga  i  ad  hoc  djelovanja.  Cijeli  taj
međuodnos kao da je smišljen da služi za – njegovanje i održavanje statusa quo!

II
Činjenica  religijske,  kulturalne  i  nacionalne  višestrukosti  trajna  je  historijska
konstanta Bosne i Hercegovine. Uvijek je u vezi sa „sudbinom“ Bosne i Hercegovine
bilo  temeljno  pitanje  političke  artikulacije  ove  bazične historijske  pluralnosti,  kao
trajnoga elementa njezine društvene strukture. Svi režimi i sistemi koji su se ovdje
smjenjivali, bili su suočeni s tim imperativom, i svi su davali svoje odgovore, manje ili
više dobre i funkcionalne, manje ili više pravedne. Sama po sebi, ova pluralnost nije ni
blagodat ni nesreća, a bivala je i može biti i jedno i drugo – ovisno o konkretnim
historijskim  okolnostima  i  političko-konstitucionalnim  konceptima  kojima  se
priklanjamo.



3

Spirit of Bosnia - 3 / 8 - 09.01.2026

Današnja Bosna i Hercegovina suočena je s tim pitanjima možda dramatičnije nego
ikada u svojoj novijoj historiji. Od odgovora na njih zavisi možda i sam njezin opstanak.
Ivo Andrić, najveći bosanski i jugoslavenski pisac, prije više od pola stoljeća pisao je u
svojoj  poznatoj  prozi  Pismo  iz  1920.  o  tomu  kako  tornjevi  bogomolja  četiriju
sarajevskih religija otkucavaju svoja četiri različita vremena, i kako ljudi pod njima
žive  po  četiri  „međusobno  zavađena  kalendara“,  ali  nikada  kao  danas
etnička/nacionalna  višestrukost  nije  imala  jasniji  i  oštriji  oblik  društvene
fragmentiranosti, i nikada kao danas disparatne percepcije zemlje, historije, kulture
nisu tako ultimativno utjecale na političke ambicije i preferencije. Problem je, dakle,
stari, i bez obzira što odgovori na njega moraju biti sasvim novi, jer je sasvim nova i
naša  situacija,  do  njih  je  nemoguće  doći  bez  razumijevanja  strukture  i  geneze
višestrukosti o kojoj govorimo.

Ne može se dovoljno naglasiti činjenica da je ta struktura historijska pojava dugoga
trajanja. Priču o pluralitetu možemo početi još od predosmanskoga doba u historiji
Bosne  i  Hercegovine,  jer  je  i  tada  vladao  zanimljiv  vjerski  diversitet.  No,  taj
srednjovjekovni  svijet  je  potonuo  zauvijek  i  mi  o  njemu  nemamo  nikakvo  živo
pamćenje. Civilizacijski i  politički okvir za ono što nas ovdje zanima postavljen je
nakon osmanlijske invazije u drugoj polovici 15. vijeka i nakon učvršćenja osmanlijske
vlasti,  te  nakon  masovne  islamizacije  stanovništva  i  zaživljavanja  formi  islamske
civilizacije. Tada je stvoren specifični socijalni, kulturni i duhovni okvir, unutar kojega
su  se  razvile  i  učvrstile  tri  vjerske  zajednice,  tri  kulturnocivilizacijska  kruga,  sa
zajedničkim  etničkim  porijeklom,  jezikom  i  folklornim  supstratom,  kojima  danas
odgovaraju tri nacionalne skupine: bošnjačka, hrvatska i srpska.

III
Kroz cijelu tu prošlost, sve do danas, prisutna je u Bosni i Hercegovini jedna trajna
težnja – težnja za socijalnom, političkom i kulturnom dominacijom jedne od tih grupa
(danas: nacija) nad ostalima. U velikim povijesnim amplitudama mijena civilizacijskih
formacija i državnoideoloških sustava, pod koje je Bosna i Hercegovina, kao uglavnom
pasivan  političkoteritorijalni  objekt,  potpadala  i  kojima  je  pripadala,  težnja  za
dominacijom mijenjala je pojavne oblike, ali se ona sama nije mijenjala. I današnja
drama koju ova zemlja proživljava, prvi put kao međunarodno priznat politički subjekt,
može se gledati u tom svjetlu.

Sudbonosno pitanje političkog ustrojstva, u zamjenu za provizorni i izvana nametnuti
Daytonski ustav, zapravo se svodi na ovo: može li se zajedničkom voljom političkih
predstavnika u Bosni i Hercegovini pronaći i primijeniti takav demokratski model koji
će omogućiti istinsku jednakost svih ljudi, svih nacionalnih grupa i njihovih kultura, te
napokon  historijski  skinuti  s  dnevnoga  reda  težnju  za  dominacijom  jednih  nad
drugima.

U otomanskome imperijalnom sustavu, zasnovanome na islamu kao državnoj religiji,
status punopravnih građana bio je  rezerviran za muslimane,  dok se pripadnicima
drugih monoteističkih religija  –  pravoslavcima,  katolicima i  Židovima,  uz  plaćanje
posebnih  poreza,  priznavao  drugorazredni  status  toleriranih,  štićenih.  U  dugim
stoljećima, kako je padala moć i tamnio sjaj Otomanskoga Imperija, ovaj odnos je u
Bosni i Hercegovini doživljavao stalno degradiranje, osobito kroz proces pretvaranja



4

Spirit of Bosnia - 4 / 8 - 09.01.2026

državne zemlje u privatni posjed, koji je doveo do sve većega bogaćenja i silničkoga
osamostaljivanja muslimanske velikoposjedničke klase, te na drugoj strani bio praćen
sve težim socijalnim i životnim položajem nemuslimanskih slojeva stanovništva (raja).
Nesnosno  socijalno  stanje,  uz  mnogobrojne  političke  pretenzije  i  kombinatoriku
evropskih sila, dovelo je u Devetnaestom stoljeću do velikoga ustanka, koji je po nekim
procjenama uzeo 200.000 žrtava i trajao od 1875. do 1878. godine, kada je prekinut
okupacijom Austro-Ugarske po odluci Berlinskoga kongresa.

Uzajamni odnos pravoslavaca i  katolika u otomanskom razdoblju,  iako su jednako
potčinjeni,  također nije bio lišen antagonizma i  dominacijskih pretenzija.  Najprije,
postojala je stalna težnja pravoslavnih episkopa da pred turskim sudovima isposluju
potpuno podlaganje katolika pod svoju crkvenu vlast. Po uobičajenom postupku, Turci
su odobravali vođenje takvih parnica, dok ne bi od obojih utjerali dobre novce, a onda
bi  presuđivali  po  najvišim carskim ispravama,  koje  su,  ipak,  uvažavale  zasebnost
katoličke zajednice i obreda. No, na stvaranje antagonističkoga odnosa utjecala je, s
druge  strane,  svakako  i  težnja  papstva  na  „sjedinjenju  crkava“,  što  je  Srpska
pravoslavna crkva nužno doživljavala kao životnu opasnost, a i turska vlast gledala
prijekim okom, jer je za nju Rim bio neprijateljsko središte.

Pod austrougarsku vlast 1878. godine Bosna i Hercegovina, dakle, ulazi s već odavno
profiliranim i umnogome antagoniziranim etničko-konfesionalnim grupama. Nova vlast
u početku je favorizirala katolike-Hrvate, tražeći u njima oslonac za svoje učvršćenje u
Bosni i na Balkanu, pa su se muslimani-Bošnjaci i pravoslavci-Srbi našli u podređenom
položaju. No, ubrzo je austrougarska administracija napustila taj kurs, u potrazi za
izbalansiranim pristupom. Izraz toga traženja bila je zamisao integralnoga političkog
bosanstva kao konceptualno osmišljen ali  zaludan pokušaj  da se spriječi  konačno
oblikovanje  triju  modernih  etnonacionalnih  identiteta  –  srpskoga,  hrvatskog  i
bošnjačkog.

U monarhijskoj Jugoslaviji, napravljenoj na razvalinama Otomanskoga i Habsburškoga
Carstva,  pa  tako  i  u  Bosni  i  Hercegovini,  dominirajuća  nacija  bili  su  Srbi,  a
srpskopravoslavni elemenat bio je i temelj na kojemu je počivalo jugoslavenstvo kralja
Aleksandra  Karađorđevića,  kao  ideološka  „armatura“  monarhije.  U  Pavelićevoj
Nezavisnoj Državi Hrvatskoj od 1941. do 1945, s apsolutnom političkom dominacijom
hrvatske  nacije,  Bosna  i  Hercegovina  bila  je  zbrisana  kao  povijesno-teritorijalna
politička jedinica, muslimani- Bošnjaci proglašeni sastavnim dijelom hrvatske nacije
kao vjerska skupina,  a prema Srbima je primijenjen trostruki  tretman: asimilacija
(putem  obraćenja  u  katolištvo),  izgon  u  Srbiju,  fizička  likvidacija.  Židovi  su
nemilosrdno istrebljivani po nacističkim zakonima o rasnoj čistoći. Za vrijeme NDH i
Hrvati su pokazali spremnost na dominaciju nad drugima, a sredstva koja su pri tome
upotrebljavana i  stradanje koje je time prouzročeno, takvi su da će nepune četiri
godine,  koliko  je  trajala  NDH,  zadugo  predstavljati  mračnu  stranicu  u  hrvatskoj
povijesti.

S  dolaskom komunističke Jugoslavije  odnos dominirajućih i  podvrgnutih  doživljuje
jednu važnu promjenu. Ona se događa zbog novoga tipa vlasti, i naglašeno je vidljiva u
Bosni i Hercegovini. Vlast i država sada više nisu zasnovani na jednoj privilegiranoj
vjeri ili naciji, nego na – radničkoj klasi i njezinoj „avangardi“, komunističkoj partiji.
Linija razlikovanja između onih koji dominiraju i onih koji su im podvrgnuti sada je



5

Spirit of Bosnia - 5 / 8 - 09.01.2026

postavljena na drukčiji način. Stvara se jedan novi kolektivni nad-identitet, ne više
vjerski/etnički/nacionalni, nego klasno-ideološki, s time da njegovi pripadnici dolaze iz
svih  nacionalnosti.  Taj  novi  kolektivitet  je  vladajući,  a  „stari“  vjersko-nacionalni
kolektiviteti su mu podvrgnuti, u principu svi jednako. Do polovice šezdesetih godina
prošloga  stoljeća  vladala  je  politička,  ekonomska  i  kulturna  praksa  centralizma i
unitarizma,  koja  je  bila  povezana  s  dominacijom beogradskog  metropolitanskog  i
srpskog nacionalnog elementa, ali se to od 1966. godine u Bosni i Hercegovini počelo
korjenito  mijenjati  u  korist  koncepta  nacionalne  ravnopravnosti,  kakav  je  idejno
formuliran još na poznatom partizanskom zasjedanju ZAVNOBIH-a 1943. godine.

Pad  komunizma  i  raspad  Jugoslavije  donio  je  u  Bosni  i  Hercegovini  svojevrstan
povratak političkoga legitimiteta etnonacijama, i vlast zasnovanu na njemu. Pod tim
zastavama vođen je i  rat 1992-95, koji  je još jedanput pokazao krvavu i  ubilačku
potenciju sadržanu u težnji za nacionalnom dominacijom.

Sasvim  naročit  poslijeratni  bosanskohercegovački  fenomen,  proizveden  kao
zakonomjerna  posljedica  vrste  rata  i  načina  na  koji  je  (ne)završen,  jest  pojava
umnogostručene sheme dominacija-potlačenost. Evo grube skice: u Republici Srpskoj
na djelu je snažna dominacija Srba nad Bošnjacima i Hrvatima, u Federaciji Bosne i
Hercegovine na razini entiteta dominacija Bošnjaka i Hrvata nad Srbima, i Bošnjaka
nad Hrvatima, u pojedinim kantonima dominacija većinske nacije nad manjinskom, već
prema konkretnim brojčanim i političkim odnosima Hrvata i  Bošnjaka, a na razini
države Bosne i Hercegovine – slika u kojoj se nadbijaju dva podjednako formatirana
nacionalna bloka, bošnjački i srpski, uz hrvatski u položaju statista, kojemu političku
ulogu omogućuje tek slovo daytonskoga ugovora.

Bjelodano  je,  dakle,  da  je  za  Bosnu  i  Hercegovinu  nužan  onakav  tip  državnoga
ustrojstva i demokratskoga poretka, koji će sistemski otkloniti potrebu i mogućnost
dominacije bilo koje nacionalne grupe nad drugom, bez obzira na sadašnju brojnost i
bez obzira na demografsko statistička kretanja u budućnosti. Do njega je moguće doći
samo zajedničkim dogovorom i dobrovoljnim prihvaćanjem od strane svih političkih
faktora  u  zemlji,  za  što  je  od  presudne  važnosti  izgradnja  kulture  pregovaranja,
trezvenoga  popuštanja  i  konsenzusa.  A  moguće  ga  je  tražiti  u  onim  modelima
demokracije koji  omogućuju pravednu i ravnomjernu raspodjelu vlasti između svih
grupa  koje  bitno  sudjeluju  u  oblikovanju  društva  podijeljenoga  poput
bosanskohercegovačkog.  Konsocijacijski  tip  demokracije  mogao  bi  biti  jedan  od
pravaca takvih traženja. Modela i aranžmana koji se mogu nazvati konsocijacijskim
ima mnogo, plod su različitih lokalnih,  dugotrajnih iskustava,  ali  se može reći  da
počivaju  na  četiri  glavna  načela:  vladi  velike  koalicije,  pravilu  veta,  pravilu
proporcionalnosti  (uz  korekciju  načelom  pariteta  kada  je  nužno  osnažiti  poziciju
manjine) i autonomiji segmenata. Već iz ovoga možemo vidjeti da su u višenacionalnoj
Bosni i Hercegovini to poznate stvari, da su neke prakticirane u prošlim vremenima
kao i danas, ali da nikada nisu postale uravnoteženi i cjelovito proveden demokratski
sistem.

IV
U podtekstu  mnogih  javnih  diskusija  među političarima i  među intelektualcima o
budućoj poželjnoj Bosni i Hercegovini implicitno je prisutna primisao o nekoj Bosni



6

Spirit of Bosnia - 6 / 8 - 09.01.2026

kakva je “bila prije”, i za kakvom bi trebalo težiti i sada, kao za najboljim rješenjem.
Malne, kao da je riječ o nekoj idealnoj, prototipnoj Ur-Bosni, i samo bi se, eto, trebalo
vratiti na nju, ili proizvesti njezinu vjernu povijesnu repliku, pa da svi budu sretni i
zadovolj(e)ni.

Kod  vapaja  za  onim  što  je  bilo  prije  valja,  naravno,  oštro  razlikovati  privatno-
psihološku od političke razine. Kada se obični ljudi prisjećaju “kako se lijepo živjelo
nekad”, to je prirodna nostalgija za vlastitim bivšim životom s jedne strane, a s druge –
izraz  nezadovoljstva  zbog  sadašnje  socijalne  deklasiranosti  i  egzistencijalne
neizvjesnosti, koja u Bosni i Hercegovini dobija sve veće i alarmantije razmjere. K
tomu,  ovdje  se  radi  i  o  poznatom  kolektivnopsihološkom  mehanizmu  čežnje  za
nekadašnjim  “zlatnim  vremenima”.  Međutim,  nacionalromantičarska  Ur-Bosna  ne
može poslužiti  kao podloga i  inspiracija  za bilo  kakav novi  politički  model,  jer  u
pogledu državnoga kontinuiteta i demokratske tradicije u Bosni i Hercegovini zapravo
ne  postoji  povijesno  iskustvo.  Ako  apstrahiramo  daleki  srednji  vijek  i  feudalno
Bosansko Kraljevstvo, koje je uništeno prije pet i pol stoljeća u invaziji Osmanlija,
državnosti u pravom, nerelativiziranom smislu riječi nema sve do 1992. godine.

Kako stoje stvari u pogledu demokratskih tradicija? Bosna i Hercegovina posljednjih
pola milenija svoje historije živi u sukcesivnom smjenjivanju epoha, u kojima je pod
teokratskim i ideološkim režimima u sastavu većih imperijalnih i državnih struktura, te
ni o državnosti, ni o demokraciji u građanskom i punom političkom smislu riječi, nije
moglo biti ni govora. Kolikogod je otomanski milet-sistem za svoje doba predstavljao
mudar način da imperij  očuva unutarnju stabilnost u uvjetima silnih raznolikosti i
ogromnoga teritorija koji državnopolitički obuhvaća, on je s druge strane počivao na
bitno  nedemokratskim  načelima  i  praksama:  pojedinac  sa  svojim  privatnim  i
obiteljskim životom bio je potpuno u vlasti svojega vjerskoga poglavara (milet-baša), te
zatim organa  države,  a  konfesionalne  zajednice  su  živjele  međusobno  odvojenim,
paralelnim  životima.  Duboki  i  živi  tragovi  koje  je  urezao  taj  sistem  u  obliku
kolektivizma  i  korporativizma,  stopljenosti  etničkoga  i  vjerskog  identiteta,  te
svojevrsne neprijemčivosti za modernu građansku demokraciju, itekako su vidljivi i
danas u političkom ponašanju suvremenih bosanskih nacijai u strahu jednih od drugih.

Zbog svega izloženog izgleda, dakle, da bi mogao biti mnogo bliži povijesnoj istini, a
metodološki  i  kritički  mnogo  produktivniji  prijedlog  da  o  današnjem  povijesnom
trenutku Bosne i Hercegovine razmišljamo kao o svojevrsnoj historijskoj nultoj točki u
oba spomenuta aspekta – državnosnom i demokracijskom.

To se pokazuje osobito važnim u traženju optimalnoga političkog modela za suvremenu
političku artikulaciju naslijeđene, bazične bosanskohercegovačke pluralnosti, pri čemu
se ne smije zaboraviti  da se danas mora računati s dovršenim trima nacijama na
zajedničkom državnom prostoru. Od nekih političara i intelektualaca veoma često se
čuje  kako su rješenja  “poznata”  i  “jednostavna”.  Treba,  kažu oni,  samo napraviti
“normalnu evropsku državu”, treba se ugledati na “euroamerički model demokracije”,
primijeniti “temeljna demokratska načela”, pri čemu se, zapravo, misli samo na princip
jedan čovjek jedan glas. Valjalo bi analitički propitati što znače ovi pojmovi, i koliko su
oni  primjenljivi  na  Bosnu  i  Hercegovinu.  I  valjalo  bi  isto  tako  imati  takoreći
permanentno otvorenu javnu debatu o tim pitanjima, a koja nažalost još uvijek nije ni
započela.



7

Spirit of Bosnia - 7 / 8 - 09.01.2026

O usporedbi s američkim modelom multikulturalizma nepotrebno je raspravljati ako
nam je poznata potpuna različitost povijesne geneze američkoga društva i države, i
društva kakvo je bosanskohercegovačko. Također, važno je upozoriti  da ne postoji
jedan i jedinstven model “normalne evropske države”. Ako se pod tim misli na klasične
(mono)nacionalne države Evrope, poput, recimo, Francuske, više je nego jasno da su
ta iskustva teško primjenjiva na višenacionalnu Bosnu i Hercegovinu. S druge strane,
evropsko iskustvo poznaje drukčije a demokratski uspješne primjere i konsocijacijske
modele, koji bi Bosni i Hercegovini mogli pomoći u traženju adekvatnijih rješenja:
Nizozemska, Belgija, Švicarska…

V
Da bi se došlo do prikladnih odgovora na pitanje o novim oblicima uređenja Bosne i
Hercegovine, nužna je osnovna analitičko-politička prosudba o tomu kakav tip društva
predstavlja današnja Bosna i Hercegovina. Mnogobrojni pokazatelji, kao i svakodnevna
empirija, nedvojbeno ukazuju da se radi o onomu što politolozi i sociolozi nazivaju
podijeljenim  društvom.  Podijeljenost  u  Bosni  i  Hercegovini  (vjerska,  etnička,
kulturna…) ima, kako vidimo, duboke historijske korijene, ali današnja struktura te
podijeljenosti ima i nove, dosad historijski neviđene dimenzije. Posljednji rat, zajedno s
demokratskom predigrom od 1990, bio je, očevidno „kovačnica nacija“, novih i čelično
skovanih političkih identiteta. Nekadašnji Srbi, Hrvati i muslimani-Bošnjaci, kad bi se
probudili, ove današnje jedva da bi prepoznali kao sunarodnike.

Današnja  Bosna  i  Hercegovina  nominalno  je  laička  država,  u  kojoj  je  vjerskim
zajednicama otvoren prostor društvenoga djelovanja iz kojega su u socijalizmu bile
protjerane  (školstvo,  kultura,  humanitarni  rad  itd.),  a  uskraćeno  im  je  bavljenje
državnopolitičkim poslovima. Obje strane, i političke strukture i vjerske zajednice, na
riječima  se  zaklinju  u  privrženost  temeljnom  postulatu  evropske  demokracije  –
odvojenosti crkve od države. Vlastita praksa ih, međutim, na svakom koraku obilato
demantira,  i  ta  igra  traje  –  s  određenim oscilacajama i  malim promjenama –  od
početaka višestranačja u jesen 1990. godine. Za taj srdačni pas de deux nikada se ne
može  precizno  reći  tko  u  njemu  vodi  a  tko  je  vođen,  tko  manipulira  a  tko  je
manipuliran. Jedino je sigurno da obje strane u taj zagrljaj ulažu jednaku strast i
neposustalost. I  to je jedan od razloga velike transformativnosti i  regenerativnosti
etnonacionalizma,  koji  neće  moći  biti  neutraliziran  preko  noći,  nego  tek  putem
evolutivnog “civiliziranja”, sa svim neizvjesnostima koje to sobom nosi.

Jedan od najozbiljnijih problema Bosne i Hercegovine svakako je činjenica da društvo
još  uvijek  nije  sposobno  za  političku  autorefleksiju,  za  spoznavanje  vlastite
podijeljenosti  –  njezina  povijesnog  porijekla,  prirode,  suvremene  tipologije,  te
mogućnosti demokracije u takvom tipu društva. Da su pred fenomenom podijeljenoga
društva  pasivni  i  nemoćni  svi  njegovi  segmenti,  najbolje  se  može  vidjeti  iz
shematskoga pregleda onoga što oni, u zamjenu za konačni ozbiljan susret s vlastitom
zadaćom, nude kao svoje viđenje buduće Bosne i Hercegovine. Srpsku politiku zanima
samo ekskluzivna srpska „država“  u  Bosni  i  Hercegovini.  Zato  ona zastupa tvrdi
federalistički stav u okviru Bosne i Hercegovine, a unitaristički u okviru Republike
Srpske. Srbe izvan Republike Srpske odavno je prepustila sudbini potpune političke i
kulturne marginaliziranosti, a zapravo svojevrsne i tihe asimilacije, isto kao što ona
postupa s Bošnjacima i Hrvatima u Republici Srpskoj. Hrvatska politika nema vlastitu



8

Spirit of Bosnia - 8 / 8 - 09.01.2026

ideju nego kaska za srpskom, i artikulira se pogodbeno: ako Srbi imaju svoj entitet,
hoćemo i mi svoj. Bošnjačka politika svojim postupcima, kao i svojom programiranom
šutnjom o bilo kakvom razrađenom, konkretnijem viđenju buduće države, sama daje
osnove  sumnjama  da  želi  unitarnu  državu,  s  bošnjačkim  narodom  kao  jedinim
državotvornim.  Takve težnje  najbolje  se  pokazuju  kroz  spontanu odbojnost  spram
nacionalnih i kulturnih različitosti. To je veoma čest stav, koji se čuje i od običnih ljudi,
i od akademika, i od političara: da se u Bosni i Hercegovini jedino vjerska pripadnost
može priznati kao kriterij  grupnoga razlikovanja, a da su hrvatki i  srpski politički
nacionaliteti – „uvezeni“, neautohtoni. Ovdje je i u metodičkom i u političkom smislu
od ogromne važnosti podsjećanje na turbulentnu historijsku krivulju, koja nam govori
kako  je  odnos  prema  različitostima  kroz  cijelu  modernu  južnoslavensku  i
bosanskohercegovačku povijest bio i  ostao jedan od ključnih i  određujućih faktora
stabilnosti/nestabilnosti, povjerenja/nepovjerenja. Taj grafikon nepotkupljivim jezikom
činjenica  kazuje:  svako  potiranje  i  nepriznavanje  različitosti  ovdje  završava  u
unitarističkom nasilju, a na drugome polu kao reakciju rađa apsolutizaciju različitosti,
koja po pravilu završava u političkom separatizmu. Iz ovoga više nego jasno izlazi
kakav  bi  odnos  prema različitostima morale  razvijati  one  političke  snage  koje  bi
istinski htjele da budu probosanske. Istovremeno, trebala bi to biti i važna pouka za
međunarodnu zajednicu, koja do sada uopće nije uložila intelektualni i politički trud da
istinski razumije Bosnu i Hercegovinu kao višenacionalnu zajednicu i sve probleme
koji iz toga proizlaze.

© 2008 Ivan Lovrenović

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.


	Spirit of Bosnia
	Bosna i Hercegovina pred izazovom samostalnosti


