
1

Spirit of Bosnia - 1 / 10 - 12.02.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

„Tvrđava“  Meše  Selimovića  –  amblematski  znak
socijalističkog estetizma i primjer modusa modernističke
proze sa junakom apsurdnog iskustva
Lejla Vesković

 

Na primjeru jezičko-stilskih struktura romana „Tvrđava“ Meše Selimovića ukazivaće
se na temeljne postulate poetike socijalističkog estetizma, bez namjere da se pruži
sveobuhvatna analiza svih značenja iskazanih ovim romanom. Djelo pripada kategoriji
romana koji su modelovani oko tzv. junaka apsurdnog iskustva koji je utemeljio Ivo
Andrić u „Prokletoj avliji“, a koji su dalje, između ostalih, uobličavali Mihailo Lalić u
„Lelejskoj  gori“,  Ranko Marinković u „Kiklopu“,  Slobodan Novak u „Mirisi  zlato i
tamjan“  i  Vladan  Desnica  u  „Proljeće  Ivana  Galeba“  (Kazaz  2010,  40).  Dakle,
Selimovićev roman posmatra se kao amblematski znak čitave poetike socijalističkog
estetizma, ali i kao primjer za potkategoriju unutar ove poetike koja je, prema Kazazu,
nazvana „romani modelovani oko junaka apsurdnog iskustva“.

Može se reći da se romaneskno tkivo „Tvrđave“ uglavnom zasniva na poetici realizma
na osnovu toga što  je  radnja  smještena u konkretan vremensko-prostorni  okvir  –
„sarajevsku čaršiju iz turskog doba“ u periodu nakon osmansko-poljskog rata. Iako se
pri prikazivanju konkretnog vremena i prostora autor oslanja na „Ljetopis“ Bašeskije,
interes  romana se  ipak  ne  sastoji  isključivo  u  pružanju  hroničarsko-panoramskog
pregleda  jedne  kulture.  Umjetničko  transponiranje  prošlosti  koje  je  prisutno  u
„Tvrđavi“ bilo je na liniji vladajućeg diskursa u okviru koga se od umjetničkih djela
očekivalo  i  da  aktivno  učestvuju  u  modernizaciji  istorijske  svijesti  u  skladu  sa
aksiologijom  socijalističke  politike.  Ovim  romanom  islamsko  nasljeđe  Bosne  je
poetizovano kroz  socijalističku prizmu permanentne revolucije, čime je otomansko
istorijsko iskustvo ušlo u zvanični umjetnički diskurs socijalističkog estetizma, poslije
čega se taj dio jugoslovenskog identiteta više nije mogao tretirati u okviru simboličnog
poretka kao neprijateljski element okupatora budući da se,  između ostalog i ovim
romanom, bosanski  i  bošnjački  identitet  ugradio u zvaničnu kulturu.  Selimović  je
mogao da bude zainteresovan za bosanski hronotop  i zato što se Bosna i Hercegovina
u okviru vladajuće paradigme tretirala kao važan politički simbol.  Maciej Czerwinski
ukazuje kako je Miroslav Krleža nametnuo svoju historiosofiju saglasno kojoj tradicija
bosanskih heretika (bogumila) treba da predstavlja kulturni obrazac za Jugoslaviju. Na
sličan način kako su bogumili označavali „simbol duha negacije – negacije feudalizma

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-19-no-3-2024-july/mesa-selimovics-novel-the-fortress-as-an-emblematic-representation-of-yugoslav-socialist-modernism/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-19-no-3-2024-july/mesa-selimovics-novel-the-fortress-as-an-emblematic-representation-of-yugoslav-socialist-modernism/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-19-no-3-2024-july/mesa-selimovics-novel-the-fortress-as-an-emblematic-representation-of-yugoslav-socialist-modernism/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 10 - 12.02.2026

(socijalna  revolucija)  i  dominantne  pozicije  dvaju  kulturnih  modela,  istočnog  i
zapadnog“ tako se i od jugoslovenske kulture očekivalo da prevladava „dihotomiju
Istoka i Zapada“ (Czerwinski 2018, 183).

U okviru socijalističkog diskursa inače se blagonaklono gledalo na poetiku realizma
zbog utemeljenja te formacije na društveno-analitičkoj funkciji koja je omogućavala
objektivan prikaz zbilje  što je  posredno otvaralo prostor  za propitivanje okoštalih
socijalnih  i  umjetničke  struktura.  U  romanu  „Tvrđava“  realistične  strukture  se  
upotrebljavaju  u  svojoj  primarnoj  funkciji  karakterizacije  likova  i  psihološke
motivacije, ali se i podvrgavaju estetskoj funkciji tako što se realije jednog kulturnog
miljea  u  secesionističkom  maniru  stilizuju  i  koriste  kao  dekorum  ili  scena  za
egzistencijalnu dramu pobunjenog pojedinca. Secesionistička ornamentizacija ne služi
isključivo u estetske svrhe, već se, usljed imperativa ubrzanog progresa, nacionalna
tradicija  i  iskustvo  partikularnih  etnikuma  multinacionalnog  jugoslovenstva
umjetničkom objektivizacijom nastoji osloboditi nazadnih zasada. Kao zadatak novoj
socijalističkoj  umjetnosti,  kako  je  i  navedeno  u  Krležinom Referatu,  postavlja  se
„razbistrivanje petrefakata u amalgamu kulturne svijesti“ i preslaganje interpretacije
intriga oko političkih borbi iz prošlosti  koje se u kontekstu revolucionarne etike i
estetike reinterpretiraju kroz prizmu borbe za humanističke ideale slobode pojedinca
i  kolektiva, ali  i  slobode riječi i  umjetničkog stvaranja, koja je već označena kao
prerogativ  socijalističke  vlasti.  Stoga,  ambijent  otomanske  Bosne  je  estetizirana
epizoda iz prošlosti na nivou kurioziteta, ili stilski zanimljiv mizanscen koji ne motiviše
sižejna kretanja, već se samo na njegovom fonu odigrava jedna politička akcija koja
ima  i  težinu  revolucionarnog  čina.  U  kontekstu  socijalističke  kulturne  politike
smještanje  revolucionarnog podviga  u  otomansko  nasljeđe  moglo  se  tumačiti  kao
kooptacija  te  tradicije  i  njena amortizacija  kako bi  se socijalistička hegemonija  u
sadašnjosti i budućnosti mogla legitimisati kontinuitetom sa prošlošću. Ovakvo viđenje
svakako  ne  protivrječi  već  navedenom  stanovištu  iskazanom  povodom  romana
„Zastave“ i „Ratna sreća“, kojima se svakako može pridružiti i „Tvrđava“, kako su
romani postavljali identitestke kolektivne koordinate time što su prošlost tumačile kao
pripremu za socijalističku revoluciju odakle društvo može dalje da krene u osvajanje
utopijskog centra u neodređenoj budućnosti. 

Modernizovanje književne prakse u okviru poetike socijalističkog estetizma nije se
obavljalo samo estetizacijom istorije, a ujedno i resemantizacijom prošlosti,  nego i
uspostavljanjem  horizontalnog  kontinuiteta  sa  savremenim  evropskim  književnim
gibanjima.  Upravo  zato  što  je  socijalistička  kultura  bila  usmjerena  na
zapadnoevropsku, duh egzistencijalizma je i preplavio zvaničnu književnu paradigmu,
prethodno  se  ipak  prilagodivši  rezidualnoj  praksi  herojske  epike  i  imperativu
permanentne  revolucije.  Pod  uticajem  revolucionarne  etike  u  jugoslovenskim
romanima  sa  egzistencijalističkom  podlogom  izgubilo  se  načelo  „negativnog
nihilizma“,  ili  „intelektualnog  satanizma“  koji  inače  karakteriše  moderni  evropski
egzistencijalistički roman kao što su Kafkini, Sartrovi i Kamijevi (Vučković 1989, 269).
Književni um socijalističkog estetizma nastojao je da „junake apsurdnog iskustva“ u
skladu sa revolucionarnim pragmatizmom ne ostavi „da vape u pustinji besmisla“ jer
se apsurd morao aktivizmom nadvladati u ime borbe protiv „gladi i  tiranije“, ali i
umjetničkih  sloboda.  Dakle,  pod  uticajem  evropskog  egzistencijalizma  stvaran  je
estetski i etički vrijednosni sistem poetike socijalističkog estetizma pri čemu se vodilo
računa da se novi  aksiološki  sistem prirodno nakalemi na fundament preporodne



3

Spirit of Bosnia - 3 / 10 - 12.02.2026

književnosti koja je kanonizovala herojsku epiku. Otuda ne čudi što se roman otvara ali
i zatvara ratnom epizodom – s jedne strane time se odaje pošta herojskoj epici kao
garantu književnog kontinuiteta, s druge strane epska svijest se ipak modernizuje
kombinovano revolucionarno-apsurdnom tematikom.

U prvom poglavlju koje je posvećeno ratnom svjedočanstvu postavljen je opšti ton
cjelokupnog  romana  kao  i  temeljna  idejna  preokupacija.  Rat  je  predstavljen  kao
parabola besmisla života i umiranja u okviru koje se ipak nazire privid uređenosti
surovog poretka, dok je ljudska priroda u ratu ogoljena na elementarne pojave, pri
čemu je čovjek prikazan kao sposoban za stravične zločine, ali i za podvige kojima se
prekoračuju granice ljudskih mogućnosti.  Na početku romana se brutalni zločini i
humanistički  uzleti  ne  pripisuju  jednim  te  istim  likovima,  čime  se  ne  sprovodi
relativizacija zla u prvoj epizodi, dok se kasnije ipak dopuštaju zločini u ime borbe
protiv tiranije ili, kako bi to rekao Kiš, „u ime svijetle budućnosti“. Egzistencijalistički
modalitet se uspostavlja prikazom čovjeka kao usamljenog pojedinca koji ne može da
vidi  smisao  svoga  djelovanja  budući  ograničen  svojom prirodom,  drugim ljudima,
praznim  nebom  i  ravnodušnom  zemljom,  što  ponajbolje  ilustruju  sljedeće  riječi
Selimovićevog junaka: „I nas i njih okruživao je jedini pobjednik, potpuni mir prastare
zemlje,  ravnodušne  prema  ljudskom  jadu…  […]  u  crnom  strahu  koji  nije  od
neprijatelja, več od nečega iz mene, rodio sam se ovakav kakav sam, nesiguran u sve
svoje i u sve ljudsko“ (Selimović 1977, 22).

U istom poglavlju romana u kome se obrađuje tema rata kao parabola stradanja
pojedinca u rukama nemilosrdnih društvenih i metafizičkih sila otkrivaju se idejne
preokupacije književnog uma socijalističkog estetizma koje mogu biti formulisane i
ovim riječima: „Pa i da su održali taj nesrećni Hoćin, da su osvojili tuđu zemlju, šta bi
se promijenilo? Da li bi bilo više pravde a manje gladi, pa ako bi i bilo, zar ljudima ne
bi  zastajao zalogaj  u  grlu  ako je  otet  od tuđe muke (25,  kurziv  dodan)?“  Dakle,
postavlja se pitanje kako ostvariti borbu protiv gladi i tiranije i u ime slobodarskih
ideala,  a  istovremeno sačuvati  moralnu čistotu i  mirnu savjest.  Budući  da roman
baštini tradiciju visokog realizma, polifonijska struktura omogućava da se iz višeglasja
iščitaju  različiti  putevi  suočavanja  sa  metafizičkim  i  društvenim  užasom  koji  su
predstavljani pandanski tako da je društvena slika samo kopija univerzalnog i vječnog
zla.  Interesantno je  da centralni  junak djela,  kome za najviše  vjeruje,  preživljava
dilemu vladike Danila iz Njegoševog „Gorskog vijenca“ o tome kako izmiriti nužnost
akcije i neminovnost nasilja u ime slobodarskih ideala, a pri tome sačuvati ljudskoj
vrsti  urođenu  čovječnost.  Zato  se  može  iznijeti  zaključak  da  i  roman  „Tvrđava“
perpetuira  idejnu  pozadinu  herojske  epike,  što  je  opet  u  skladu  sa  djelovanjem
vladajućeg diskursa koji u cilju održanja društvene hegemonije prvo prisvaja, pa zatim
sebi prilagođava rezidualnu praksu prethodnih formacija. Ako uporedimo Ahmetove
samorefleksije sa njegovim djelima postaje neodrživo  poređenje ovog Selimovićevog
junaka sa nekom evanđeoskom figurom s obzirom da je upravo on idejni um iza cijele
političke  intrige  pokrenute  akcijom spašavanja  utamničenog  Ramiza.  Iako  Ahmet
stalno propituje etičku dimenziju svojih akcija, on se ipak u nuždi priklanja nasilju
kada to postane jedini način da spasi živu glavu ili zamišljenu projekciju sebe kao
borca za pravdu i slobodu. Stoga se čini ispravnije stanovište da se lik Ahmeta ni ne
procjenjuje  parametrima  etičnosti  na  koje  se  stalno  poziva  jer  mu  duhovna
bezgrešnost i nije prioritet, već samopotvrđivanje kroz revolucionarno potentan čin.
Zapravo  se  Selimovićev  junak  najviše  doima  kao  tipična  figura  socijalističkog



4

Spirit of Bosnia - 4 / 10 - 12.02.2026

prosvjećenog  apsolutizma  koja  stavlja  sve  svoje  ljudske  potencijale  u  službu
prekoračenja sopstvenih mogućnosti samo da bi se za kolektiv otvorile nove utopijske
perspektive u neodređenom futuru. 

U  romanu  su,  kao  što  je  već  spomenuto,  ponuđeni  brojni  načini  razrješavanja
centralnog  problema prevladavanja  specifične  ljudske  egzistencijalne  situacije:  na
raspolaganju  je  totalno  otupljivanje  čula  i  nihilističko  predavanje  morfijskom
uljuljkivanju  kaleidoskopskim  slikama  koje  ovaploćuje  bibliotekar  Seid  Mehmed,
popuštanje pred strahom bez pokušaja da se on nadvlada herojskim činom čemu se
prepustio Mula Ibrahim, krajnji individualizam i izolacionizam u koji se odvažio hajduk
Bećir Toska, bespogovorno prihvatanje i služenje sistemu pravde koji je nametnula
obogotvorena  vlast  kao  u  slučaju  Serdar  Avdage,  hedonističko  neograničavanje
sopstvene prirode uz spremnost na nasilje kako bi se očuvao hedonistički mir čega je
pristalica Osman Vuk, ili recimo vjera u idealističko transcendiranje smrti i besmrtnost
duša o čemu sanjari Šehaga Sočo.  Međutim, čini se da se u romanu na privilegovano
mjesta ipak stavlja uzimanje sopstvenog života za misiju širenja određenih idejnih
principa čega je epitom student Ramiz s  obzirom na to da se oko ovog lika kao
simboličkog centra i  organizuje radnja romana. Lik Ramiza funkcioniše dakle kao
ideološki nukleus koji može da pokreće lokalna politička talasanja. Upravo će njegove
riječi o posthoćimskoj stvarnosti Ahmet Šabo da ponovi pred gradskim moćnicima koji
će ga zbog toga i izopštiti: „Ubijaju ih, ubijaju sami sebe. Život naroda je glad, krv,
mučno tavorenje na svojoj zemlji, i glupo umiranje na tuđoj. A velikaši će se vratiti
kući, svi, da pričaju o slavi, i da preživjelima piju krv“ (27). Mučno tavorenje gladnog
naroda evocira semantički kod socijalno angažovane literature, pa se Ahmetov istup
nužno interpretira u kontekstu klasne borbe. Odavanje pošte stradalim saborcima koje
je potcrtano Ahmetovim i Ramizovim komentarom o klasnoj nejednakosti neminovno
će  prizvati  slične  postupke  kojim  se  koristio  rodonačelnik  poetike  socijalističkog
estetizma Krleža u zbirci „Hrvatski bog Mars“. Ahmetov istup na sijelu kod hadži
Duhotine protiv ljudskog i političkog zvjerinjaka takođe nalikuje istupu pobunjenog
lica na banketu kod Domaćinskog u Krležinom romanu „Na rubu pameti“. Krleža je tim
romanom stvorio tip junaka koji je obilježen gestom beskompromisnog obračunavanja
sa svim predrasudama filistarskog i teleogenetičnog uma  u ime prava pojedinca na
slobodan izbor pogleda na svijet. Kad su se „Krležine ideje popele na vlast“ slobodan
izbor  pogleda  na  svijet  preobrazio  se  u  jednu  konkretnu  društveno-ideološku
paradigmu  unutar  koje  su  se  ideologizovale  umjetničke  slobode  i  autonomija
umjetnosti, ali i njegovala jedna vrsta privilegovanog kognitivnog aparata koji je bio
prepoznatljiv po idealizaciji kritičnog mišljenja, obračunavanju sa neistomišljenicima i
istupanju u ime socijalistički shvaćenog javnog dobra. Navedena ideološka perspektiva
osim što je bliska Ahmetu i Ramizu, čini se da je i oblikotvorna za poetiku spomenutih
Krležinih  i  Selimovićevih  romana,  a  otuda  i  za  čitavu  formaciju  socijalističkog
estetizma. 

Selimović je u svoj roman takođe ugradio još jedan Krležin postupak, tzv. pakleni
simultanizam,  koji je Flaker zapazio u romanu „Povratak Filipa Latinovicza“ i povezao
sa  evropskom avangardom: „To su,  dakako,  nezaobilazni  Bosch i  Brueghel,  koje
Krleža  dovodi  u  vezu  sa  ‘paklenim  simultanizmom’  (M.  Krleža,  Povratak  Filipa
Latinovicza,  Zagreb,  1969,  str.  67),  dakle postupkom što ga je toliko naglašavala
evropska  avangarda,  koliko  Boccioni,  toliko  i  Apollinaire!  (1982,  126)“  Pakleni
simultanizam u  Krležinom romanu zapravo  je  metaiskaz  o  idealnom umjetničkom



5

Spirit of Bosnia - 5 / 10 - 12.02.2026

postupku koji je zamišljen kao umjetnička slika  u stilu Brojgela i Boša na kojoj je u
jednom potezu obuhvaćeno istovremeno fermentiranje svih životnih energija.  Ovaj
avangardistički  umjetnički  ideal  Selimovićev  pripovjedač  je  preinačio  u  jednu
utopijsku sliku idealnog života koji je takođe ostvaren avangardnim kidanjem starih
spojeva i postavljanjem raskinutih elemenata u suodnos „paklenog simultaniteta“: 

„Ali mi se odjednom učinila nadasve zanimljiva mogućnost da nestane sila teže, i da
sve počne da lebdi i  leti  na sve strane, da se raskidaju stari  spojevi,  da nasilnik
zaboravi žrtvu u svom nepovratnom letu, a osvetnik juri drugom stazom, iznad ili ispod
onoga kome želi da se osveti.  Nestalo bi krivih i pravih, ostalo bi samo lebdenje.
Letjele bi i džamije, sokaci, groblja, drveta, kuće, uselio bi se u jednu, samo sa svojom
ženom, čvrsto bih je držao u zagljaju, da mi je vasionski vihor ne odnese, i bili bismo
srećni,  znajući  da nema više zloćudne sile  koja nas može vratiti  u  ružno životno
puzanje.“ (1977, 54)

Na osnovu navedenog primjera avangardnog ideala, tzv. „paklenog simultanizma“, koji
se istovremeno može tumačiti i  kao varijanta optimalne projekcije, može se izvući
idejno interesovanje književnog uma socijalističkog estetizma koje se očito bazira na
nužnosti stalnog usmjeravanja društvenih procesa prema uzdizanju čovjeka sa pozicija
„životnog  puzanja“.  Navedeni  kredo  Selimovićevog  romana  se  poklapa  sa
socijalističkim ideologemom o potrebi   neprekidnog humanističkog angažmana,  tj.
permanentne  revolucije,  kako  bi  se  ubrzale  progresivne  istorijske  sile  i  konačno
ostvarilo društvo po mjeri čovjeka kao bića prakse. Prisustvo optimalne projekcije i
praksisovske ideje u „Tvrđavi“ ipak nisu spriječile neke autore, kao što je, recimo, 
Baruch Wahtela da pročitaju roman kao poziv na svrgavanje socijalističkog poretka i
instalaciju građanskog, liberalnog društva. Ramizov projekat sa neskrivenim kodovima
socijalno angažovane literature, prema Wachtelu, unaprijed je osuđen na propast jer
nije jasno kako on zamišlja realizaciju ideje „narodne anarhije“ koju zagovara (2010,
114). Međutim, kako je već ranije spomenuto, u ovom radu se estetizacija tradicije i
smještanje  radnje  u  otomanski  kontekst  ne  tumači  kao  kamuflirana  kritika
jugoslovenskog socijalizma iz straha od represivnog ideološkog aparata, već donekle
upravo  kao  mitotvorba  revolucionarne  svijesti  koju  je  projektovao  socijalistički  
aparat. 

U istom zborniku  Enver  Kazaz  formuliše  pravac  modernističkog skepticizma koji,
prema  autoru,  nastaje  kao  reakcija  na  novovjekovni  utopijski  logocentrizam  i
scijentizam i uvjerenje da će čovjek sa svojim humanističkim potencama realizovati u
20. vijeku društvo potpune slobode (2010, 36-39). Autor navodi da politički roman
jugoslovenske interliterarne zajednice u sklopu modernističkog skepticizma iskušava
novovjekovne  modernističke  metanarativne  sisteme,  a  samim time  i  komunistički
ideološki  sistem  koji  je  preuzeo   konstrukt  emancipacije  čovječanstva  iz
zapadnocentrične  moderne  i  pridodao  mu  metanarativne  komunističke  težnje  za
ostvaranje svake vrste hiperrevolucionarnosti (2010, 36). U tekstu dalje stoji da se oko
nastojanja usmjerenih na destabilizaciju sistema formirao roman političkog revolta,
kome pripada i „Tvrđava“ Meše Selimovića, upravo na osnovu uspostavljanja junaka
apsurdnog  iskustva  egzistencijalističkog  romana  koji  je  podvrsta  modernističkog
skepticizma (Kazaz,  2010).   U ovom radu neće se osporavati  potencijal  struktura
socijalističkog  estetizma  da  se  postavljaju  kritički  prema  totalitarnim  praksama
komunističke ideologije,  i  zapravo će se takve kritike tumačiti  kao emergentne u



6

Spirit of Bosnia - 6 / 10 - 12.02.2026

odnosu na dominantni poredak. Međutim, neće se prihvatiti stanovište da oficijalna
socijalistička  literatura  nije  stvorila  alternativne  ideološke  konfiguracije
jugoslovenskom socijalizmu isključivo zato što je sistem bio represivan, već se polazi
od  stanovišta  da  je  poetika  socijalističkog  estetizma  emanacija  zvaničnog
socijalističkog  diskursa  koji  se  zasnivao  na  metanaraciji  stvaranja  permanentne
revolucionarne  tenzije  kako  bi  se  društvene  vrijednosti  usmjerile  prema
projektovanom  apsolutnom  humanizmu.  Književnost  socijalističkog  estetizma  se
postavila  kao  ideološki  čuvar  i  proizvođač  optimalne  projekcije  „revolucionarne
krivulje“ sa zadatkom da motri društvene procese i opominje kada praksa iznevjerava
ideal, bez namjere da uspostavlja vrijednosti neke nove ideologije, ili uvodi sistemske
promjene vladajućeg aparata. U okviru poetike socijalističkog estetizma se kritikuje
odnarođena vlast, represivne prakse vlasti, ali se ipak ne odustaje od preskribovane
trase humanističkog angažmane u ime buduće slobode kolektiva, makar to značilo i
određeno tolerisanje prema nasilju. Upravo će ovaj ambivalentan odnos prema nasilju
u vladajućoj poetici najvjerovatnije i ponukati Kiša da se obračuna sa jugoslovenskim
modernizmom. 

 Navedeno stanovište Wahtela da „Šabo želi sebi i svom potomstvu […] da žive u
‘normalnoj liberalnoj državi’,  koja svojim građanima ne nameće izuzetne zahtjeve“
treba ipak uzimati donekle s rezervom, jer je ovakvo viđenje dijegetskog univerzuma
Selimovićevog romana djelimično ipak proizilazi iz vizure „zapadnjačkog oka“ koje je u
ovom romanu  previdjelo nasljeđa herojske epike i zasade ideja rasnog mesijanstva i
barbarogenija. S druge strane, upitno je koliko je i zapadnoevropski modernistički
skepticizam primjenjiv na kontekst jugoslovenske interliterarne zajednice budući da je
ova u suštini  ipak njegovala revolucionarnu svijest  koje  je  više aktivistička,  nego
spekulativna i koja je, isto tako, više usmjerena na kreaciju jednog modernističkog
utopijskog konstrukta nego na njegovu destabilizaciju. Ako navedeno primijenimo na
Ahmeta Šaba zapazićemo da će ovaj junak pobunjene svijesti, iako je sklon meditaciji i
pjesničkom rezonovanju okoline, primat uvijek radije dati  akciji  usmjerenoj na čin
revolucinarne potence nego porodičnim obavezama ili pitanjima savjesti. Dakle, Ahmet
Šabo po svaku cijeni želi da potvrdi svoju ljudsku svrhu kroz doprinos borbi u ime
buduće apsolutne slobode čovjeka, pa se stoga čini primjerenim stanovište Milana
Radulovića da je  zvanični  socijalistički  diskurs  uzurpirao pravo nad određivanjem
smisla  egzistencije  (1985,  6-7),  a  ovo  preklapanje  zagovaranih  vrijednosti  između
zvaničnog  socijalističkog  diskursa  i  pravca  socijalističkog  estetizma  navodi  na
zaključak da je ova poetika idejno i ideološki prije srasla sa strukturama vlasti nego
što je destabilizovala vladajuće pozicije. 

„Tvrđava“ se teško može tumačiti kao kritika socijalističkih vlasti i zbog toga što je u
romanu vlast predstavljena kao svevremen porok koji neminovno mrači i najsvjetlije
ideale kad se popnu na vlast. Problem socijalističkih vlasti leži stoga u vlasti, a ne u
socijalizmu. Šabo zato i smatra da bi sutrašnji Ramiz na vlasti olako proganjao slične
jučerašnjem sebi i  da bi za opšte dobro bilo najbolje da Ramiz ne uspije kako bi
njegova ideja ostala neokaljana među narodom i tako se ipak održala i sačuvala do
nekog boljeg vremena kada će se konačno ostvariti: „Možda treba da prođe neko dugo
vrijeme, da se u dušama nakupi dosta te neokaljane ljepote, pa da ljudi konačno,
očišćeni ostvare prastari san“ (142). Otuda se lik Ramiza doživljava u funkciji medija
prastare ideje koju čovječanstvo treba da prenese svaki put na nove naraštaje dok se
ne dostignu konačno uslovi za njeno ostvarenje nakon što je kritičan broj proroka



7

Spirit of Bosnia - 7 / 10 - 12.02.2026

poput Ramiza pretrpio žrtvu u ime slobode čovječanstva. Figura Ramiza očito nosi
ideju  optimalne  projekcije,  tj.  nužnost  otvaranja  za  kolektiv  novih  horizonata
očekivanja,   koja je,  kako je već rečeno, fundamentalna za poetiku socijalističkog
estetizma. Na nekom širem planu i sam roman se može interpretirati kao nosilac ideje
optimalne  projekcije  jer  se  završava  slutnjom  nekog  novog  hoćimskog  rata  i
odvođenjem nove grupe župačkih seljaka u tamnicu, što ima za svrhu da opomene da
je Ramizova ideja opet možda zarobljena u nekoj  novoj  tvrđavi  i  da je  na novim
snagama  da  je  spasu  od  propasti  i  sačuvaju  za  budućnost.  Pismo  u  okviru
socijalističkog estetizma ima transcendentalni status možda baš zato što zapisana riječ
može da sačuva svjedočanstvo o žrtvama u ime slobodarskih ideala i time ih prenese
novim  generacijama.  Inače  ideja  slobode  riječi,  govora  i  umjetničkog  stvaranja
predstavlja markirano mjesto socijalističkog estetizma kako je više puta naglašeno.
Stoga ni  ne iznenađuju stanovišta iznesena u romanu koja ističu važnost  slobode
govora i umjetničkog stvaranja, poput, recimo,  sljedećih  Ahmetovih riječi: „Zašto im
je bila potrebna ta osveta? Da me uplaše? Da likuju nad slabim? Da zabrane misao? Da
zabrane riječ?“ (77). Osim što je slobodna riječ i umjetničko stvaranje po svojoj prirodi
suprotstavljeno porobljavajućim društvenim reglementima, „pismom“ se prevladavaju i
egzistencijalna ograničenja čovjeka: „Vidljiv trag nečije ruke što je davno zapisala
neravne redove prkosi smrti, a riječi i njihov smisao žive neprekidno, kao izvor koji ne
presušuje, kao svjetlo koje se ne gasi“ (113). 

U okviru romana takođe se provlači ideja da se metafizički užas i ljudska ograničenost
mogu prevladati ljubavlju posredstvom koje se prodire u „tvrđavu“ drugog čovjeka.
Vučković zato i ukazuje na dva fabularna plana u „Tvrđavi“ – jedan na nivou političke
intrige, drugi sa ljubavno-porodičnim zapletom (Vučković 1989, 269). Ovo stanovište
samo se djelimično može prihvatiti kao tačno ako se ima u vidu da se na ljubavnom
planu ne organizuje zaplet romana budući da je na samom početku ostvarena ljubavna
veza i brak između Ahmeta i Tijane Šabo. Zato je centralno mjesto romana koncipirano
oko  političke  intrige  čijim  razrješenjem  se  želi  iznijeti  idejna  poenta  romana  –
dosezanje smisla ljudske egzistencije, odnosno prevazilaženje ograničenosti ljudske
situacije u ime vrijednosti permanentne revolucije. Ljubavni odnos između Ahmeta i
Tijane je smješten isključivo u sferu privatnog, bez ikakvog učešća Tijane oko akcije
oslobađanja  Ramiza,  pa  se  stoga  može  zaključiti  da  romantični  odnos  između
muškarca i žene nije ugrađen u revolucionarno-humanistički zaplet, a pošto Tijana nije
ni posredno, preko muža, uključena u centralna kretanja romana, neminovno se stiče
utisak da je poetika socijalističkog estetizma muškocentrična i ekskluzivistička. Lik
Tijane nije psihološki motivisan niti signalizuje neka idejno-ideološka značenja koja se
provlače kroz roman, pa otud uglavnom i figurira kao ukras ili fon na čijoj pozadini se
otcrtava karakter glavnog junaka.  Način na koji je predstavljen ovaj ženski lik može
da posluži kao znak o tome koliko je semantički opseg pojma slobode bio apstraktno
shvaćen, donekle preskribovan i nadziran u okviru poetike socijalističkog estetizma.
Ako  je  socijalistički  estetizam  nastojao  da  progresom  nadvlada,  riječima  Krleže,
konzervativne  survivalse  prethodnih  stilskih  formacija,  on  se  ipak  zaustavio  kod
oslobađanja muško-ženskih odnosa od patrijahalnih stega. Radi ilustracije navedenog
stanovišta navešću nekoliko primjera iz asimetričnog odnosa između Ahmeta i Tijane,
ali i  Tijane i ostalih muških likova u kojima se reprodukuju stereotipi patrijahalne
kulture.  O  izuzetno  neprohodnim  polnim  granicama  može  da  posvjedoči  sljedeći
primjer. Nakon što je tri puta zapalio jagnjeće džigerice Ahmet pita Tijanu: „Zar bi



8

Spirit of Bosnia - 8 / 10 - 12.02.2026

voljela da ti je muž vješt ženskim poslovima?“, a ona na to odgovara: „Ne bih, bože
sačuvaj“ (131).  Slična značenja o poziciji žene u socijalističkom poretku iskazuju i
sljedeće Ahmetove riječi: „[…] ljutila se ako bih počistio sobu, držala me čisto i uredno,
čuvajući moje muško dostojanstvo i svoj ponos trgovačke kćeri…“ S druge strane, dok
su svi oprezni u odnosu sa Avdagom, koji se kao nosilac birokratizovanog uma ne libi
da ubija u ime održanja poretka, Tijana ima slobodu da otvoreno upita: „Je li moj otac
bio opasan po državu? […] Ne, ni za koga on nije bio opasan. A opet su ga ubili.
Nekome su naredili, i taj je poslušao. […] Tuđi život je jeftin Avdaga“, na šta je glavni
zlikovac u romanu samo pogledao Ahmeta „pokazavši glavom na Tijanu, i nespretno se
osmijehnuo, bez riječi, kao da m[u] kaže: takva li je ona!“ (172). Riječi koje izriče žena
poredak očito nije uzimao kao prijetnju bez obzira na težinu optužbi. U okviru poetike
socijalističkog  estetizma ni  istopolni  odnosi  nisu  nosili  potencijal  za  simbolizaciju
slobodarskih ideja već su homoseksualne sklonosti pripisivane likovima koji su se htjeli
negativno portretisati. S obzirom da centralno mjesto istraživanja u ovom radu ipak ne
pripada  rodnim  ulogama  i  odnosima  koji  su  bili  zastupljeni  u  okviru  paradigme
socijalističkog estetizma, ovom fenomenu će se prilaziti samo površno, onoliko koliko
može da osvijetli prirodu socijalističke romaneskne svijesti, odnosno one dijelove koji
su naslijeđeni iz herojskog kanona.

 U finalu romana Ahmet dolazi do zaključka  da se putem ljubavi može osmisliti i život i
smrt,  vjerujući  da  se  Šehaga  u  samrtnom  času  opredijelio  ipak  za  ljubav  kao
alternativu osveti: „Odlučio sam se za ljubav. Manje je istinito, i manje vjerovatno, ali
je plemenitije. I ljepše: tako sve ima više smisla. I smrt. I život“ (331).  Međutim,
čitalac zna da se u datom kontekstu ljubav odnosi prema zavičaju, jer u trenucima
umiranja u stranoj zemlji Šehaga traži od Osmana Vuka da mu recituje zloslutna imena
bosanskih sela, „sumorne riječi o našoj sirotinji“: „Zloselo, Crni vir, Blatište, Glogovac,
Paljevina,  Gladuš,  Vukovije,  Trnjak,  Kukavica,  Zmijanje…“  U  ovoj  bizarnoj  sceni
umiranja utkana je ljubav prema maternjem jeziku, rodnom kraju i kolektivu, ali ne i
prema  partneru,  jer  su  romantični  odnosi  služili  u  okviru  poetike  socijalističkog
estetizma uglavnom da istaknu muževnost pobunjenog junaka oko čijeg se herojskog
čina  organizovalo  sižejno  kretanje.  Centralna  preokupacija  književnog  uma
socijalističkog  estetizma  usmjerena  je  prvenstveno  na  misiju  prosvjećivanja
sopstvenog  partikularnog  etnikuma  u  skladu  sa  vrijednostima  socijalističkog
utopijskog  konstrukta.  

Kao što  je  već  naglašeno,  „Tvrđava“  se  može smatrati  amblematskim znakom za
poetiku socijalističkog estetizma s obzirom na to da su u strukture romane ugrađene
sve ranije identifikovane komponente ove poetike na koje se uglavnom i obraćala
pažnja prilikom tumačenja – ostaci herojskog kanona, avangardistički spojevi, elementi
socijalno angažovane literature,  egzistencijalistička podloga i  optimalna projekcija,
odnosno ideja permanentne revolucije. Isto tako, romaneskni korpus koji izdvaja Kazaz
u sklopu poetike modernističkog skepticizma poklapa se u ovom radu sa korpusom
socijalističkog estetizma, tako da se ovi pojmovi mogu smatrati jednakim. Razlika je u
tome  što  se  u  okviru  modernističkog  skepticizma  polazi  od  stanovišta  da  je
modernistički  prosede  u  jugoslovenskoj  interliterarnoj  zajednici  kao  u
zapadnoevropskom  pandanu  bio  usmjeren  na  destabilizovanje  „megakulturnog
koncepta moderne“, koji  se temeljio na metanarativima kao što su „hermeneutika
smisla,  teleologija  duha,  emancipacija  čovječanstva“,  a  ujedno  i  na  subvertiranje
komunističkog utopijskog konstrukta, dok se u okviru poetike socijalističkog estetizma



9

Spirit of Bosnia - 9 / 10 - 12.02.2026

ipak prepoznaju strukture koje  su bile  potčinjene stvaranju utopijskog konstrukta
moderne  baziranog  prvenstveno  na  rezidualnoj  herojskoj  epici  i  imperativu
humanističkog angažmana u ime socijalistički shvatanih sloboda. Dakle, u pogledu na
istovjetan korpus sa stanovišta modernističkog skepticizma ističu se destabilizujući
elementi u odnosu na simbolički poredak, koji se sa pozicija socijalističkog estetizma
ocjenjuju kao emergentni, dok se, s druge strane, ukazuje na strukture prisutne unutar
posmatranog pravca koje su proizilazile  iz  zajedničkih vrijednosti  sa dominantnim
socijalističkim  diskursom,  odnosno  jugoslovenskom  velikom  pričom.  Uspoređujući
dijegetske  univerzume  romana  Selimovića  i  Dostojevskog  Kazaz  navodi  kako  je
„Dostojevski  iz  kolosalne  iluzije  19.  vijeka  imao  šansu  da  svoje  junake  veže  za
metaoznačitelje hrišćanski postulirane etike“ dok Selimović nema te šanse (2010, 48).
Međutim, u ovom radu prihvatiće se stanovište da je šansa Selimovića i pisaca korpusa
socijalističkog  estetizma iz  kolosalne  iluzije  20.  vijeka  bila  da  junake  vežu  ili  za
transcendens pisma ili za „revolucionarnu krivulju prema Kozmopolisu“. Kazaz sam u
istom članku kao iluziju 21. vijeka navodi parlamentarnu demokratiju oko koje se
formira „politička i filozofska mašina“, istom analogijom kao iluzija druge polovine 20.
vijeka  u  kontekstu  jugoslovenske  interliterarne  zajednice  kao  političko-filozofska
mašina uzima se herojsko-epska svijest stavljena u službu humanističkog angažmana u
ime socijalistički shvatanih sadržaja.  

Bibliografija:

Baruch Wahtel, Andrew. „Modeli građanstva u romanu Tvrđava Meše Selimovića.“ U
Međunarodni naučni skup Književno djelo Meše Selimovića, ured. Zdenko Lešić i Juraj
Martinović, 109-119. Sarajevo: Akademija nauke i umjetnosti Bosne i Hercegovine,
2010.

Czerwinski, Maciej. Drugi svjetski rat u hrvatskoj i srpskoj prozi (1945-2015). Zagreb:
Hrvatska sveučilišna naklada d.o.o., 2018.

Flaker,  Aleksandar.  Poetika  osporavanja:  avangarda  i  književna  ljevica.  Zagreb:
Školska knjiga, 1982.

Kazaz, Enver. „Derviš i smrt u kontekstu političkog romana sa problemskim junakom u
svojoj  osnovi.“  Međunarodni  naučni  skup  Književno  djelo  Meše  Selimovića,  ured.
Zdenko Lešić i Juraj Martinović, 35-51. Sarajevo: Akademija nauke i umjetnosti Bosne
i Hercegovine, 2010.

Radulović, Milan. Istorijska svest i estetske utopije. Beograd: Istraživačko-izdavački
centar SSO Srbije, 1985.

Selimović, Meša. Tvrđava. Sarajevo: Veselin Masleša, 1977.

Vučković, Radovan. Od Ćorovića do Ćopića. Sarajevo: NIŠRO „Oslobođenje“, 1989.

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a



10

Spirit of Bosnia - 10 / 10 - 12.02.2026

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.


	Spirit of Bosnia
	„Tvrđava“ Meše Selimovića – amblematski znak socijalističkog estetizma i primjer modusa modernističke proze sa junakom apsurdnog iskustva


