
1

Spirit of Bosnia - 1 / 9 - 12.01.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

Zlo u Bosni – u očima Arnea Johana Vetlesena
Rasim Muratović

Uvod

Zlo ne leži na jednom mjestu i  nije vezano za jednog aktera, ali  se ono realizuje
žestoko na određenom mjestu i od određenih aktera prema određenim drugima. Teško
je  pronaći  nekoga ko  će  demantovati   postojanje  zla  u  svijetu,  ali,  ipak,  postoje
pojedinci koji žele demantovati da postoje zle osobe.

Zlo je, dakle, pojam kojim opisujemo radnje i patnje. Pojam preferira određen broj
fenomena – na primjer bolest, prirodne nepogode, smrt, rat, genocid. Sva ova zla su
priznata kao zlo. Da bi se suočili sa egzistencijom zla i da bi se pronašla nada da će se
postojeće stanje promijeniti nabolje, mi smo dužni tražiti mišljenje o zlu. Ovo mišljenje
se,  uglavnom,  traži  u  religiji  i  političkim ideologijama.  Međutim,  ako  pogledamo
historiju  prošlog  stoljeća  vidjet  ćemo  da  je  nemoguće  pronaći  neko  relevantno
mišljenje  o  nebrojenim tragedijama.  Ono što ljude fascinira više od samog zla  je
njegovo nerazumijevanje. Zlo je nerazumijevajuće privlačno i odvratno, istovremeno, a
svijet zla kao da se nalazi sasvim izvan domašaja mišljenja.

Svi pokušaji udaranja u zlo, veoma često, znače bukvalno udaranje u prazno, u jedno
ništa.  Filozofija  je,  na  primjer,  refleksija  o  mišljenju  ili  iskustvo koje  već  postoji.
Filozofija uzima sadržaj i legitimitet iz onoga što je već razumljeno. Ovo je metodološki
odlučujuće, jer filozofske refleksije moraju zadržati kontakt sa onim predfilozofskim
ako se želi zadržati legitimitet. Zlo je, međutim, nešto apstraktno i nepristupačno sa
jedne strane, a s druge strane ono je opet konkretno. Zar preko 8.000 ljudi koji su
ubijeni u četiri dana jula 1995. (otprilike dvije hiljade ubijenih po danu – u sigurnoj
zoni Ujedinjenih nacija Srebrenica) nije nešto sasvim konkretno? 

Vetlesen  u svojim djelima posebno istražuje određenu formu stida koji  doživljava
žrtva. U tom kontekstu on se posebno fokusira na žrtve genocida u Bosni. Vetlesen u
esejima rađenim na ovu temu dokazuje da to nisu egzekutori nego žrtve koji osjećaju
nepravdu, koje se stide.

Stidjeti se ovdje znači biti ponižen, osramoćen, žigosan od drugih, kao i u
svojim očima. Kada se žrtva, a ne egzekutor stidi, to izgleda kao da su
krivnja i stid promijenili mjesta. Pitanje koje se postavlja: Da li se moralo
nešto  desiti  sa  žrtvom koja  je  preuzela  prvo odgovornost,  a  kasnije  i

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-15-no-3-2020july/evil-in-bosnia-in-the-eyes-of-arne-johan-vetlesen/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 9 - 12.01.2026

krivnju na sebe? Je li ovo tačno ili nije? To je u velikom stepenu određeno
stanjem u društvu, društvenim okolnostima u tom smislu da li društvo daje
vrijednost žrtvama u njihovoj ulozi žrtve? Ili se one poimaju bez vrijednosti
jer su žrtve, a žrtve su gubitnici, dok društvo intersuju oni koji su u stanju
da se bore, da prežive, pobjednici?

Vetlesen je mišljenja da živimo u društvu u kojem se nerado govori o zlu. Posljedica
toga je da mi teško vidimo slučajeve zla kao takvog i da se borimo protiv njega. Mi se
ili okrećemo od zla ili to nazivamo nekako drugačije samo ne zlo. Najbolji primjer za
to,  u  ovom  vremenu,  je,  po  Vetlesenu,  Bosna.  „Ubistva,  silovanja,  ranjavanja,
protjerivanja, nisu nazvani zlom! ‘Šta smo mi radili dok se izvršavao prvi genocid na
evropskom tlu nakon 1945?’ Ovakva pitanja nisu postavili ni političari ni diplomatski
predstavnici. Umjesto toga oni su u Ženevi razgovarali sa tri „zaraćene strane”, sa tri
„ravnopravne strane” u „građanskom ratu”.  Nazdravljalo se liderima bosanskih Srba
za planirano, organizovano i izvršeno „etničko čišćenje”. Za planirane, organizovane,
naređene i izvršene zločine protiv čovječnosti i  međunarodnog prava, uključujući i
zločine genocida, a o čemu je sve dokumentovano, prvo u masmedijima, pa onda dalje,
u tužilaštvima i sudovima.”(Vetlesen, 2003:292). 

Šta je zlo?

Vetlesen definiše zlo “kao nanošenja bola drugom.” Vetlesen, 2003:294). Zbog toga on
zlo  razumije  kao  nešto  povezano  sa  sadizmom mada  se  sve  forme zla  ne  mogu
razumjeti kao izraz sadizma. Međutim, sadizam daje prvo objašnjenje o tome šta je zlo.

Arne Johan Vetlesen se dalje pita: “Je li zlo uvijek egzistencijalni i željeni projekt? Šta
sa zlom izvršenim u  režiji grupe, gdje radnje komuniciraju do drugog napadača prije
nego na izabrane žrtve?” (Vetlesen, 2003:295). Saznanje do kojeg je Vetlesen došao je
“da se zlo gleda, a ne rezultira da se žrtvi negira zajednička ljudskost sa egzekutorom.
Žrtva je podesna kao takva za egzekutorovu želju za završetak onoga što se ne može
trpjeti, a to je da se bude čovjek, tako da se žrtva sama ispisuje iz života i priželjkuje
smrt.  Suprotno  teorijama  koje  insistiraju  na  tome  da  zlo  uživa  u  daljini  i  gdje
egzekutor dehumanizira svoju žrtvu, Vetlesen u svojim djelima, u kojima govori o zlu,
fokusira na blizini. (Bauman, 1989).

Zlo u Bosni 

Koju vrstu zla smo imali u Bosni?

“U Bosni je bila takva situacija da su egzekutori često poznavali žrtvu u
liku školskog kolege, kolege s posla, komšije, ili  čak člana uže ili  šire
porodice.  To  je  proizvodilo  emocionalnu  blizinu  baziranu  na  ličnom
poznanstvu. Pored toga, zlo se izvršavalo u fizičkoj blizini, licem u lice.
Nasilje, silovanja, ubistva, su bili vidljivi za razliku od birokratske magle i
tajnovitosti  koja  je  pratila  nacističko  izvršenje  “konačnog  rješenja”.
Nacisti su oformili birokratski jezik kao “naročita obrada”; “radni logori”,
itd kako bi istinu prikrili i od žrtve i od drugih, ali ne i od pripadnika svojih
jedinica koji  su,  uglavnom, koristili  usmena naređenja  i  riječi  koje  su



3

Spirit of Bosnia - 3 / 9 - 12.01.2026

odgovarale stvarnosti. Pored toga, prilikom izvršenja holokausta veoma
važno  je  bilo  mjesta  izvršenja  zločina  držati  daleko,  tamo  u  Poljskoj
umjesto u Njemačkoj.

Vetlesen nastavlja:

U genocidu u Bosni sve je suprotno. Nasilje se izvršava u blizini gdje se
empatija odigrava, empatija se izražava tako što napadač susreće svoju,
upravo “svoju” žrtvu i to licem u lice. Žrtva se dehumanizira ideološkim
stereotipima o “muslimanima”. U genocidu u Bosni dešava se to da se
empatija pretvara u svoju suprotnost i staje na stranu nemorala. Kada se
nasilje izvrši u blizini onda za posljedicu imamo da se gubi svaki
izgled za oprost i pomirenje u budućnosti. Jer su se egzekutor i žrtva
vidjeli  oči  u  oči,  a  nož  je  često  zamjenjivao  vatreno oružje.  Pogled  i
egzekutora i žrtve ovdje je uhvatio nešto što nije trebalo da se desi. To je
ta vrsta uzajamnosti odnosno glavnog cilja u izvršenju zla u psihološkom
smislu, a to je da taj čin onemogući svaku mogućnost zajedničkog življenja
u  budućnosti.  Što  egzekutor  ima  bliži  odnos  prema  žrtvi  u  smislu
prijateljstva, komšiluka, rodbinskih veza, utoliko će biti veći psihološki i
osjećajni uticaj na relaciju između egzekutora i žrtve. Relacija se nakon
ovoga mijenja u potpunosti. Genocid je iz ovih razloga suptilna i posebna
forma zla.  

U Bosni  je  sve to bilo drugačije.  Nije se krilo ono što se radilo.  Naprotiv,  to se
pokazivalo.  Svima.  Vetlesen  se  poziva  na  danskog  politologa,  Carsten  Bagge
Laustsena,  koji  daje  sljedeći  opis:

Silovanje  za  muslimansku  bosansku  ženu  znači  da  je  ona  nečista.
Djelomično zbog toga što je ona osramoćena, a djelomično jer je ona
prisiljena  da  rodi  Srbina.  Mnogo  je  žena  držano  u  koncentracionim
logorima  gdje  su  one  sistematski  silovane  sve  dok  nisu  zatrudnile.
Silovanje  je  imalo  trudnoću  za  cilj.  Silovane  žene  su  oslobađane  u
poodmakloj trudnući kada abortus više nije bio moguć. Dijete će se nositi i
Srbin će se roditi. 

Ovdje se pojavljuje i muškarac kao žrtva, koji je često sa ostatkom porodice prisiljivan
da prisustvuje silovanju supruge, kćerke, majke, unuke. Muškarcu se nameće sramota
jer nije kao glava porodice bio u stanju spriječiti  silovanje i  zaštiti  žene. Njegova
muška pozicija definisana vjerski i kulturološki, a u skladu sa njegovim sposobnostima
da zaštiti žene, djecu i stare, je načeta u dobroj mjeri. Rezultat je njegov osjećaj stida i
nemoći koji rezultiraju uništenju porodične strukture i još više bosanskog identiteta.
Ovaj primjer je jedan među mnogima koji ilustruje kako za “serbister” i za njihovo
vođenje rata u Bosni u stvari nije bio rat u klasičnoj formi nego suprotno rat (ako ta
riječ uopće odgovara) koji je za cilj imao uništavanje i stvaranje novog identiteta. Bilo
je  to  “etničko  čišćenje”  u  službi  politike  uništavanja  jednog  i  stvaranja  drugog



4

Spirit of Bosnia - 4 / 9 - 12.01.2026

identiteta.  Bio je to pokušaj  uništavanja porodičnih veza na drugi  način:  tjerajući
članove porodica da se međusobno ubijaju, organizovanje silovanja u prisustvu članova
porodice, korištenje psihičkog terora i koncentracionih logora gdje su uništavane lične
vrijednosti i personalni integriteti. To su bili glavni aspekti srpskog vođenja rata.”
(Vetlesen, 2003:314). 

Centralno mjesto u planiranju genocida nad Bošnjacima u Bosni zauzima plan RAM,
urađen 1991, u Beogradu od grupe visokih oficira uključujući i eksperte za psihološko
vođenje rata. Plan i eksperti koji su učestvovali u njegovoj izradi je primjer kako se
znanje o tome koji mehanizmi stvaraju neprijateljske slike, ako se koriste sistematski,
dobra priprema za izvršenje genocida. “Ne radi se, dakle, o korištenju znanja da se
spriječi genocid ili da se genocid preduprijedi na drugi način. Ne, ovdje se radi o
nečemu gdje se koristi znanje kako bi se genocid učinio mogućim. Vojna i akademska
ekspertiza  dala  je  na  uslugu  svoje  kompetencije  o  islamu kao  vjeri  i  kulturi  na
dispoziciju, kako bi se izvršilo ‘etničko čišćenje’.” (Allen, 1996; Sells, 1996; Vranić,
1996).

Na kraju dolazi sramota. Ovdje je upravo sramota u igri. Ko je taj ko se stidi, kod koga
se javlja sramota? 

Kao teorijsku podlogu za ono što će koristiti kao odgovor Vetlesen razabira krivnju i
sramotu na način kako to radi engleski sociolog Stephen Pattison:

Vremenom se oni koji su krivi počinju posmatrati i doživljavati u društvu
kao osobe od časti  i  poštovanja.  Osoba kojoj  je nanesen bol  i  koja je
osramoćena stoji u zagađenoj sjeni izložena stigmi i bez mogućnosti da
ostvari socijalnu satisfakciju. Stid i stigma nisu podijeljeni na bazi jasnih
pravila, etičkih principa ili mehanizama za kaznu i služenje. Stid se lijepi
ne za djela nego za osobe tako da se njihov identitet stalno ranjava i čini
bezvrijednim.  Takva  osoba  rizikuje  da  ostatak  života  provede  sama  i
bezvrijedna  i  za  sebe  i  za  druge.  Osobe  i  grupe  izložene  sramoti  su
toksično  prljave  oni  su  “humanity  aut  of  place”  u  društvu.  Toksično
prljavim vlada se jakom rukom – oni se ignorišu, brišu, pospremaju. Oni
nemaju nikakve vrijednosti, oni se devalviraju najoštrije. U društvu više
orijentisanom prema sramu nego prema krivnji to može dobiti značenje
borbe na život ili smrt. (Vetlesen, 2003:307).

Vetlesen se pita:

‘Ko  je  taj  koji  se  stidi?’  Odgovor  je:  ‘To  su  žrtve.’  “To  su  silovane
muslimanske žene,  koje  su  silovane posebno zbog njihove pripadnosti
određenoj  religiji,  u  ovom slučaju  islamu.  To su njihova braća,  očevi,
muževi,  sinovi  koji  nisu uspjeli  zaštiti  njihove vrijednosti/čast,  status i
lično poštovanje, a bili su svjedoci tih zločina. Pored toga, tu je još nasilje
u  koncentracionim  logorima  ponovo  pred  publikom.  O  tome  postoje
svjedočenja koja je teško opisati, a odnose se na prisiljavanje djeda da



5

Spirit of Bosnia - 5 / 9 - 12.01.2026

siluje svoju unuku i  sina koji  je  morao odsjeći  testise svom ocu,  itd.”
(Vetlesen, 2003:307).

Neizdržljivo je biti žrtva i neizdržljivo je razmišljati o žrtvi 

U  Vetlesenovoj  kritičkoj  analizi  međunarodne  zajednice  i  njenog  odnosa  prema
Srebrenici i događajima u Bosni uopće, na primjer, nije samo pitanje ko je napadnut.
Pitanje je, također, šta je bio cilj učesnika u ratu. Vetlesen misli da je „lični ratni cilj
Srba  bila  apsolutna  negacija  ideje  o  ljudskim  urođenim  vrijednostima.  Na  tim
osnovama Srbi su započeli uništenje jedne grupe civilnog stanovništva sastavljenu od
muslimana vjernika, muslimana religiozno indiferentnih i muslimana ateista kao jedne
vještački stvorene homogene grupe: – muslimani u Bosni i Hercegovini, koji su bili
njihov osnovni ratni cilj. Genocid je bio programirani i sastavni dio srpske strategije.”
(Vetlesen, 1997: 73). Arne Johan Vetlesen je sasvim konkretan kada kaže: ”To što se
desilo u Bosni od 1991. do 1995. godine, nije bio klasični rat. To je bio genocid.
Planirani etničko – religiozni i seksualni genocid.” (Vetlesen, 1997:75). 

Vetlesen inače misli  da  je  Zapad prihvatio  objašnjenje  rata  u  Bosni  kao jednako
rasprostranjene krivnje između ”zaraćenih strana”. Govoriti o ”zaraćenim stranama”
je u najmanju ruku neumjesno kada se imaju fakta koja govore … ”To što se desilo u
Bosni od 1992. do 1995. godine, je bio genocid. Planirani etnički i religiozni genocid.
… Genocid koji izvršen u Bosni imao je glavnog agresora – ekstremne etno – religiozne
srpske nacionaliste i jednu glavnu žrtvu – civilne bosanske Muslimane. Zlo ima jedan
određen cilj: uništiti nešto što je po svom nasljeđu dobro i vrijednosno kako bi se
zaštitilo nešto što je zlo … Zlo se onda ne smatra čistom agresijom, a dželat svoj čin
zločina osjeća opravdanim. Tada se zlo tumači kao dobro (Vetlesen, 1997: 74, 97).”

Međutim, Vetlesen je gotovo usamljen u ovakvom tumačenju zla u Bosni. U Evropi su u
većini oni  što su poput Bǿ Pállnesa, norveškog generala, autora više knjiga o ratu na
Balkanu  i  savjetnika  u  ICTY,  blago  rečeno,  skeptični.  Za  njega  ne  postoji  neki
nedvosmisleni odgovor na pitanje krivnje i odgovornosti. ”Birati između onog dobrog i
zlog  u  političkoj  stvarnosti  je  teško.  Moraju  se  razdvojiti  politički  lideri  i  civilno
stanovništvo. Mi moramo ponekad izvršiti izbor koji sadrži zlo”. (Thune and Hansen,
1998:98). 

Povezivanje  pojma  krivnje  i  odgovornosti  za  historiju  onemogućava  djelovanje  i
legitimira objašnjenje srpskih nacionalista za njihova djela. Govoriti o ”stranama u
sukobu” je isto tako problematično. 

Zaključak

Nedugo nakon Drugog svjetskog rata Evropa, pa i Amerika su  zakazale u odnosu
prema Bosni.  U  predvečerje  XXI  stoljeća  na  tom,  od  pamtivijeka  evropskom,  tlu
zakotrljali su se genocidni projekti. Srebrenica, Prijedor, Foča, Bratunac, Vlasenica,
Zvornik, Sanski Most,  Ključ, Sarajevo, kao i  sva okupirana mjesta i  svi  gradovi u
opsadi Republike Bosne i Hercegovine došli su brzo nakon holokausta.

Što je više sociologija postajala utočište naučnih pojmova i pravila, to je više moral
dobivao nesigurniji status u socijalnom univerzumu. Moral je bio kao odvojen faktor u



6

Spirit of Bosnia - 6 / 9 - 12.01.2026

socijalnoj stvarnosti i bio mu je dodijeljen marginalan i sekundaran status. To je u
principu omogućilo da se nemoralne pojave ne mogu objasniti na neteološki, dakle na
naučni način. Pretpostavka o sociološkom pristupu studija o moralu bila je sinonim za
sociološku redukcionu strategiju sa pretpostavkom da se moralni fenomeni u njihovom
totalitetu mogu objašnjavati kroz nemoralne institucije što im daje njihov povezani
karakter.

Nije  bilo  nimalo  jednostavno  suprotstaviti  se  vodećem  norveškom  političaru
(Thorvaldu Stoltenbergu). Vetlesen je to učinio ljudski dostojanstveno. Zbog toga ovaj
esej  ima i  svoj  drugi  cilj  (prvi  je  mogućnost  učenja  onima koji  to  žele),  a  to  je
zahvalnost Vetlesenu za njegovo ljudsko dostojanstvo iskazano u izučavanju genocida
nad Bošnjacima. 

Vetlesen u svojim esejima o  genocidu,  za  razliku od većine istraživača genocida,
fokusira na žrtvi. On u svojim radovima posebno fokusira na intenciji prisutnoj danas
da se žrtvama genocida, nameće krivnja (onim ubijenim) i sramota (onim preživjelim).
Čovjek se, kada pročita Vetlesenovo naučno objašnjenje takve intencije, intencije koja
ima za cilj optuživanje žrtve, ne može oteti utisku da je to dio političkog projekta koji
je u nekoj novoj vješto zapakovanoj formi još uvijek na djelu, planirajući i organizujući
„ono nerazumljivo da nam se opet dogodi.” Nije obavezno da se „dogodi” još jednom u
istoj formi i protiv iste grupe i od istih izvršilaca, ali se može „dogoditi” ako se ne
stvore uvjeti za prevenciju genocida.

Vetlesenovi eseji su naučni eseji u kojima se ne odvija natjecanje o tome ko je najviše
podnio  žrtava  niti  se  vrši  odbrana  onoga  ko  je  bio  objekt  zločinačkih  akcija.
Vetlesenovi naučni eseji su nastojanje da se nauka koristi za razumijevanje provala
barbarstva i zapretanih zločinačkih instikata koji završavaju genocidom, a sve u cilju
razumijevanja uzroka, ciljeva i razmjera genocida, te prevencije genocida kao zločina i
zla najvišeg ranga.

Vetlesen je katagoričan kada tvrdi da ne može doći do oprosta ukoliko počinilac sam
ne prizna sve ono što je počinio i ne pokaže iskreno žaljenje. Ali i tada, ukoliko taj
počinilac iskreno pokaže kajanje, ne može imati nikakva prava, ni u pravnom ni u
moralnom smislu.  Žrtva ne može biti  prisiljena da oprosti,  mora biti  spremna da
dobrovoljno  da  oprost,  a  počinilac  ga  mora  prihvatiti  samo kao  poklon  koji  nije
zaslužio.

Niko nema pravo ni davati bilo kakvo iputstvo u tom smislu. To je isključivo pravo
žrtve. Oprost nije obaveza žrtve niti je pravo počinioca. To je, dakle, lični stav. Šta god
žrtva odlučila, niko je nema pravo osuđivati ili hvaliti za to što je učinila.

Ovdje se ne radi primarno o tome kako zločinac gleda na sebe onda kada nanosi bol
drugome, nego kako se žrtve, a u nekim slučajevima i njihovi nasljednici, članovi uže
porodice, odnose premi želji zločinca da mu se oprosti. Postojanje znakova krivnje i
kajanja prema drugome u odnosu na pravo koje ima većina zločinaca kada izvši zločin
od velike je važnosti. 

Vetlesan smatra šokantnom činjenicu da se u Bosni i Hercegovini skoro ništa od onoga
što se desilo u period 1992-1995. ne uči u školama i da nije dio nastavnih programa.



7

Spirit of Bosnia - 7 / 9 - 12.01.2026

“Ako je to tako, onda je zaista sumorna budućnost jer historija nam pokazuje da
negiranje, poricanje i  zaborav nemaju posljednju riječ.  U kulturi življenja gdje je
negiranje i poricanje uobičajeno, ukoliko ljudi i dalje žele poricati, društvo dovodi do
lažnog morala i jednog će momenta izaći na vidjelo, a reakcije mogu biti veoma burne i
mogu biti opasne za budućnost tog naroda.

Jedan preživjeli iz Auschwitza, kojeg su pitali o oprostu, odgovorio je na sljedeći način:
Kada jedan čovjek oprosti, on vremenom može svoj oprost smatrati “kao jednu formu
izdaje protiv onih koji su bili torturisani i istrijebljeni i prema kojima je on prekinuo
svoju lojalnost.” (Engelking, 2001:137).

 Dozvolite da ovu izjavu povežemo s korisnim podsjećanjem, koje je naznačila Walker,
a odnosi se na to da je najstarije značenje same suštine oprosta u tome “da se ne može
tražiti  naplata duga od druge osobe, te da onaj ko je kriv mora platiti  za sebe”.
(Walker, 2006:182). Iz obzira prema nepravdi, pravda zahtijeva da se ne oprosti dug
koji je proizvela radnja kojom je došlo do uništenja života. Osobe koje su zamoljene da
oproste moraju istaći svoju ljudsku sklonost za oholost, staviti aktera iznad zločina i
shvatiti  da  je  oproštaj,  kao  i  sva  ostala  društvena  djelovanja,  ograničen  našim
zemaljskim zakonima: granicom između života i smrti, između onoga što je urađeno i
onoga što se nikada ne može poništiti.

Stoga zaključak nije da u ovom slučaju oprost Vetlesen smatra moralno pogrešnim.
”'Pogrešan’  je  krupna  riječ.  Prije  će  biti  da  se  to  smatra  slučajem  neumjesnog
oprosta.“ (Vetlesen, 214: 197). Ako je postupak aktera bio okrutno uništavajući za one
koji su postali žrtve – ili za one koji zauvijek moraju živjeti sa posljedicama – da je
jednostavno neprikladan za oprost, to onda znači negirati oprost i ostati lojalan onima
koji to najviše zaslužuju: žrtvama. 

Literatura

Allen, B. (1996). Rape Warfare, Minneapolis: University of Minnesota Press.

Arendt, Hannah (1963): Eichman in Jerusalem. Viking, New York. 

Bauman, Zygmunt (1989): Modernity and the Holocaust. Oxford: Polity Press. 

Burgess,  Catherine  &  Romsloe,  Askell  (1995):  Bosnia  vårt  glemte  barn,  
Sypressforlag,   Oslo.

Goldhagen, Daniel Johan (1996): Hitler’s willing exesutioneres.  New York: Vintage
Books.

Engelking, D.J. (1996). Holocaust and Memory. London: Continium, 2001.   

Nilsen, Kjell Arild (1996): Europas svik. Et oppgjør med vestlige unnfallenhet i Bosnia,
Oslo, Spartacus Forlag AS.

Nilsen, Kjell Arild (2007): Milošević i krig og i Haag – en dokumentasjon. Oslo Sypress
forlag.



8

Spirit of Bosnia - 8 / 9 - 12.01.2026

 Ofstad, Harald (1971): Vår forakt for svakhet, Oslo Pax.

Sells, M. (1996). The Bridge Betrayed: Religion and Genocide in Bosnia. Berkeley:
University of California Press.  

Stoltenberg, Thorvald & Eide Kai (1996): 1000 dager på Balkan. Oslo, Gyldendal.

Thune, H. & V. Hansen (1998). Etter Srebrenica: Massakre, militær makt og moral.
Oslo: Norsk utenrikspolitisk institutt. 

Vetlesen, Arne Johan (1992): Hvordan var Holocaust mulig? Oslo, Materialisten. Årg.
20. nr. ½,. 

Vetlesen, Arne Johan (1995): Tysk identitet etter 1945. Oslo, Nytt norsk tidskrift. Årg.
12, nr. 3. 

Vetlesen, Arne Johan (1997): Ondskap i Bosnia. Oslo, Norsk Filosofisk Tidskrift nr. 1 –
2/1997. 

Vetlesen,  Arne  Johan  (2003):  Menneskevrd  og  ondskap   –  Essays  og  artikler
1991-2002, Oslo, Gyldendal. 

Vetlesen, Arnea Johana (2006): Hva er etikk. Oslo, Universitetsforlaget. 

Vetlesen, Arne Johan (2014): Studier i ondskap. Oslo, Universitetsforlaget.

Vranic, S. (1996). Breaking the Walls of Silince: The Voice of Raped Bosnia. Zagreb:
Aktant.

Walker,  M.  (2006).  Moral  Repair:  Reconstructiong  Moral  Relationships  after
Wrongdoing.  Cambridge:  Cambridge  University  Press.

 

 

 

 

 

 

 

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a



9

Spirit of Bosnia - 9 / 9 - 12.01.2026

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.


	Spirit of Bosnia
	Zlo u Bosni – u očima Arnea Johana Vetlesena


