Spirit of Bosnia / Duh Bosne

An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Medunarodni, interdisciplinarni, dvojezicni, online casopis

Zlo u Bosni - u oCima Arnea Johana Vetlesena
Rasim Muratovic¢

Uvod

Zlo ne lezi na jednom mjestu i nije vezano za jednog aktera, ali se ono realizuje
Zestoko na odredenom mjestu i od odredenih aktera prema odredenim drugima. Tesko
je pronaci nekoga ko ¢e demantovati postojanje zla u svijetu, ali, ipak, postoje
pojedinci koji Zele demantovati da postoje zle osobe.

Zlo je, dakle, pojam kojim opisujemo radnje i patnje. Pojam preferira odreden broj
fenomena - na primjer bolest, prirodne nepogode, smrt, rat, genocid. Sva ova zla su
priznata kao zlo. Da bi se suocili sa egzistencijom zla i da bi se pronasla nada da ¢e se
postojece stanje promijeniti nabolje, mi smo duzni traziti misljenje o zlu. Ovo misljenje
se, uglavnom, trazi u religiji i politickim ideologijama. Medutim, ako pogledamo
historiju proslog stolje¢a vidjet ¢emo da je nemoguce pronaci neko relevantno
misljenje o nebrojenim tragedijama. Ono Sto ljude fascinira viSe od samog zla je
njegovo nerazumijevanje. Zlo je nerazumijevajuce privla¢no i odvratno, istovremeno, a
svijet zla kao da se nalazi sasvim izvan domasaja misljenja.

Svi pokusaji udaranja u zlo, veoma cesto, znace bukvalno udaranje u prazno, u jedno
niSta. Filozofija je, na primjer, refleksija o misljenju ili iskustvo koje ve¢ postoji.
Filozofija uzima sadrzaj i legitimitet iz onoga Sto je ve¢ razumljeno. Ovo je metodoloski
odlucujuce, jer filozofske refleksije moraju zadrzati kontakt sa onim predfilozofskim
ako se zeli zadrzati legitimitet. Zlo je, medutim, nesto apstraktno i nepristupacno sa
jedne strane, a s druge strane ono je opet konkretno. Zar preko 8.000 ljudi koji su
ubijeni u Cetiri dana jula 1995. (otprilike dvije hiljade ubijenih po danu - u sigurnoj
zoni Ujedinjenih nacija Srebrenica) nije nesto sasvim konkretno?

Vetlesen u svojim djelima posebno istrazuje odredenu formu stida koji dozivljava
zrtva. U tom kontekstu on se posebno fokusira na zrtve genocida u Bosni. Vetlesen u
esejima radenim na ovu temu dokazuje da to nisu egzekutori nego Zrtve koji osjecaju
nepravdu, koje se stide.

Stidjeti se ovdje znaci biti ponizen, osramocen, zigosan od drugih, kao i u
svojim oCima. Kada se Zrtva, a ne egzekutor stidi, to izgleda kao da su
krivnja i stid promijenili mjesta. Pitanje koje se postavlja: Da li se moralo
nesto desiti sa Zrtvom koja je preuzela prvo odgovornost, a kasnije i

Spirit of Bosnia -1/9- 12.01.2026


https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/volume-15-no-3-2020july/evil-in-bosnia-in-the-eyes-of-arne-johan-vetlesen/

krivnju na sebe? Je li ovo tacno ili nije? To je u velikom stepenu odredeno
stanjem u drustvu, druStvenim okolnostima u tom smislu da li drustvo daje
vrijednost zrtvama u njihovoj ulozi zrtve? Ili se one poimaju bez vrijednosti
jer su zrtve, a zrtve su gubitnici, dok drustvo intersuju oni koji su u stanju
da se bore, da prezive, pobjednici?

Vetlesen je misljenja da Zivimo u drustvu u kojem se nerado govori o zlu. Posljedica
toga je da mi tesko vidimo slucajeve zla kao takvog i da se borimo protiv njega. Mi se
ili okre¢emo od zla ili to nazivamo nekako drugacije samo ne zlo. Najbolji primjer za
to, u ovom vremenu, je, po Vetlesenu, Bosna. ,Ubistva, silovanja, ranjavanja,
protjerivanja, nisu nazvani zlom! ‘Sta smo mi radili dok se izvr$avao prvi genocid na
evropskom tlu nakon 1945?’ Ovakva pitanja nisu postavili ni politicari ni diplomatski
predstavnici. Umjesto toga oni su u Zenevi razgovarali sa tri ,zaraéene strane”, sa tri
,ravnopravne strane” u ,gradanskom ratu”. Nazdravljalo se liderima bosanskih Srba
za planirano, organizovano i izvrSeno ,etnicko cCiScenje”. Za planirane, organizovane,
naredene i izvrSene zlo¢ine protiv ¢ovje¢nosti i medunarodnog prava, ukljucujuci i
zloCine genocida, a o ¢emu je sve dokumentovano, prvo u masmedijima, pa onda dalje,
u tuzilastvima i sudovima.”(Vetlesen, 2003:292).

Sta je zlo?

Vetlesen definiSe zlo “kao nanoSenja bola drugom.” Vetlesen, 2003:294). Zbog toga on
zlo razumije kao nesto povezano sa sadizmom mada se sve forme zla ne mogu
razumjeti kao izraz sadizma. Medutim, sadizam daje prvo objasnjenje o tome Sta je zlo.

Arne Johan Vetlesen se dalje pita: “Je li zlo uvijek egzistencijalni i Zeljeni projekt? Sta
sa zlom izvrSenim u reziji grupe, gdje radnje komuniciraju do drugog napadaca prije
nego na izabrane zrtve?” (Vetlesen, 2003:295). Saznanje do kojeg je Vetlesen dosSao je
“da se zlo gleda, a ne rezultira da se zrtvi negira zajednicka ljudskost sa egzekutorom.
Zrtva je podesna kao takva za egzekutorovu Zelju za zavrsetak onoga $to se ne moZe
trpjeti, a to je da se bude Covjek, tako da se zrtva sama ispisuje iz zivota i prizeljkuje
smrt. Suprotno teorijama koje insistiraju na tome da zlo uziva u daljini i gdje
egzekutor dehumanizira svoju zrtvu, Vetlesen u svojim djelima, u kojima govori o zlu,
fokusira na blizini. (Bauman, 1989).

Zlo u Bosni

Koju vrstu zla smo imali u Bosni?

“U Bosni je bila takva situacija da su egzekutori ¢esto poznavali zrtvu u
liku skolskog kolege, kolege s posla, komsSije, ili cak Clana uze ili Sire
porodice. To je proizvodilo emocionalnu blizinu baziranu na licnom
poznanstvu. Pored toga, zlo se izvrSavalo u fizickoj blizini, licem u lice.
Nasilje, silovanja, ubistva, su bili vidljivi za razliku od birokratske magle i
tajnovitosti koja je pratila nacisticko izvrSenje “konacnog rjesenja”.
Nacisti su oformili birokratski jezik kao “narocita obrada”; “radni logori”,
itd kako bi istinu prikrili i od zrtve i od drugih, ali ne i od pripadnika svojih
jedinica koji su, uglavnom, koristili usmena naredenja i rijecCi koje su

Spirit of Bosnia -2/9- 12.01.2026



odgovarale stvarnosti. Pored toga, prilikom izvrsenja holokausta veoma
vazno je bilo mjesta izvrSenja zloCina drzati daleko, tamo u Poljskoj
umjesto u Njemackoj.

Vetlesen nastavlja:

U genocidu u Bosni sve je suprotno. Nasilje se izvrsava u blizini gdje se
empatija odigrava, empatija se izrazava tako Sto napadac susrece svoju,
upravo “svoju” zrtvu i to licem u lice. Zrtva se dehumanizira ideoloskim
stereotipima o “muslimanima”. U genocidu u Bosni deSava se to da se
empatija pretvara u svoju suprotnost i staje na stranu nemorala. Kada se
nasilje izvrsi u blizini onda za posljedicu imamo da se gubi svaki
izgled za oprost i pomirenje u buduénosti. Jer su se egzekutor i Zrtva
vidjeli oCi u o€i, a noz je Cesto zamjenjivao vatreno oruzje. Pogled i
egzekutora i zrtve ovdje je uhvatio nesto Sto nije trebalo da se desi. To je
ta vrsta uzajamnosti odnosno glavnog cilja u izvrSenju zla u psiholoSkom
smisluy, a to je da taj ¢in onemoguci svaku moguénost zajednickog zivljenja
u buduénosti. Sto egzekutor ima bliZi odnos prema Zrtvi u smislu
prijateljstva, komsiluka, rodbinskih veza, utoliko ¢e biti veci psiholoski i
osjecajni uticaj na relaciju izmedu egzekutora i zrtve. Relacija se nakon
ovoga mijenja u potpunosti. Genocid je iz ovih razloga suptilna i posebna
forma zla.

U Bosni je sve to bilo drugacije. Nije se krilo ono Sto se radilo. Naprotiv, to se
pokazivalo. Svima. Vetlesen se poziva na danskog politologa, Carsten Bagge
Laustsena, koji daje sljedeci opis:

Silovanje za muslimansku bosansku zenu znaci da je ona necista.
Djelomi¢no zbog toga Sto je ona osramocena, a djelomicno jer je ona
prisiljena da rodi Srbina. Mnogo je Zena drzano u koncentracionim
logorima gdje su one sistematski silovane sve dok nisu zatrudnile.
Silovanje je imalo trudnocéu za cilj. Silovane zene su oslobadane u
poodmakloj trudnuéi kada abortus viSe nije bio mogu¢. Dijete ¢e se nositi i
Srbin Ce se roditi.

Ovdje se pojavljuje i muskarac kao zrtva, koji je ¢esto sa ostatkom porodice prisiljivan
da prisustvuje silovanju supruge, kéerke, majke, unuke. Muskarcu se namece sramota
jer nije kao glava porodice bio u stanju sprijeciti silovanje i zaStiti zene. Njegova
muska pozicija definisana vjerski i kulturoloski, a u skladu sa njegovim sposobnostima
da zastiti Zzene, djecu i stare, je naCeta u dobroj mjeri. Rezultat je njegov osjecaj stida i
nemoci koji rezultiraju unistenju porodi¢ne strukture i joS viSe bosanskog identiteta.
Ovaj primjer je jedan medu mnogima koji ilustruje kako za “serbister” i za njihovo
vodenje rata u Bosni u stvari nije bio rat u klasi¢noj formi nego suprotno rat (ako ta
rije¢ uopée odgovara) koji je za cilj imao uniStavanje i stvaranje novog identiteta. Bilo
je to “etnicko cis¢enje” u sluzbi politike uniStavanja jednog i stvaranja drugog

Spirit of Bosnia -3/9- 12.01.2026



identiteta. Bio je to pokuSaj uniStavanja porodic¢nih veza na drugi nacin: tjerajuci
¢lanove porodica da se medusobno ubijaju, organizovanje silovanja u prisustvu ¢lanova
porodice, koristenje psihickog terora i koncentracionih logora gdje su unistavane licne
vrijednosti i personalni integriteti. To su bili glavni aspekti srpskog vodenja rata.”
(Vetlesen, 2003:314).

Centralno mjesto u planiranju genocida nad BoSnjacima u Bosni zauzima plan RAM,
uraden 1991, u Beogradu od grupe visokih oficira ukljucujuci i eksperte za psiholosko
vodenje rata. Plan i eksperti koji su uc¢estvovali u njegovoj izradi je primjer kako se
znanje o tome koji mehanizmi stvaraju neprijateljske slike, ako se koriste sistematski,
dobra priprema za izvrsenje genocida. “Ne radi se, dakle, o koriStenju znanja da se
sprijeCi genocid ili da se genocid preduprijedi na drugi nacCin. Ne, ovdje se radi o
necemu gdje se koristi znanje kako bi se genocid u¢inio mogucé¢im. Vojna i akademska
ekspertiza dala je na uslugu svoje kompetencije o islamu kao vjeri i kulturi na
dispoziciju, kako bi se izvrSilo ‘etnicko ciscenje’.” (Allen, 1996; Sells, 1996; Vranic,
1996).

Na kraju dolazi sramota. Ovdje je upravo sramota u igri. Ko je taj ko se stidi, kod koga
se javlja sramota?

Kao teorijsku podlogu za ono Sto ¢e koristiti kao odgovor Vetlesen razabira krivnju i
sramotu na nacin kako to radi engleski sociolog Stephen Pattison:

Vremenom se oni koji su krivi po¢inju posmatrati i dozivljavati u drustvu
kao osobe od cCasti i poStovanja. Osoba kojoj je nanesen bol i koja je
osramocena stoji u zagadenoj sjeni izloZzena stigmi i bez moguénosti da
ostvari socijalnu satisfakciju. Stid i stigma nisu podijeljeni na bazi jasnih
pravila, etickih principa ili mehanizama za kaznu i sluzenje. Stid se lijepi
ne za djela nego za osobe tako da se njihov identitet stalno ranjava i ¢ini
bezvrijednim. Takva osoba rizikuje da ostatak zivota provede sama i
bezvrijedna i za sebe i za druge. Osobe i grupe izloZene sramoti su
toksicno prljave oni su “humanity aut of place” u drustvu. Toksi¢no
prljavim vlada se jakom rukom - oni se ignorisu, brisu, pospremaju. Oni
nemaju nikakve vrijednosti, oni se devalviraju najostrije. U drustvu vise
orijentisanom prema sramu nego prema Kkrivnji to moze dobiti znacenje
borbe na zivot ili smrt. (Vetlesen, 2003:307).

Vetlesen se pita:

‘Ko je taj koji se stidi?’ Odgovor je: ‘To su zrtve.” “To su silovane
muslimanske zene, koje su silovane posebno zbog njihove pripadnosti
odredenoj religiji, u ovom slucaju islamu. To su njihova bracéa, ocevi,
muzevi, sinovi koji nisu uspjeli zastiti njihove vrijednosti/Cast, status i
licno poStovanje, a bili su svjedoci tih zlocina. Pored toga, tu je josS nasilje
u koncentracionim logorima ponovo pred publikom. O tome postoje
svjedocenja koja je tesko opisati, a odnose se na prisiljavanje djeda da

Spirit of Bosnia -4/9- 12.01.2026



siluje svoju unuku i sina koji je morao odsjeci testise svom ocu, itd.”
(Vetlesen, 2003:307).

Neizdrzljivo je biti zrtva i neizdrzljivo je razmisljati o Zrtvi

U Vetlesenovoj kritickoj analizi medunarodne zajednice i njenog odnosa prema
Srebrenici i dogadajima u Bosni uopce, na primjer, nije samo pitanje ko je napadnut.
Pitanje je, takoder, Sta je bio cilj uCesnika u ratu. Vetlesen misli da je ,li¢ni ratni cilj
Srba bila apsolutna negacija ideje o ljudskim urodenim vrijednostima. Na tim
osnovama Srbi su zapoceli uniStenje jedne grupe civilnog stanovnistva sastavljenu od
muslimana vjernika, muslimana religiozno indiferentnih i muslimana ateista kao jedne
vjeStacCki stvorene homogene grupe: - muslimani u Bosni i Hercegovini, koji su bili
njihov osnovni ratni cilj. Genocid je bio programirani i sastavni dio srpske strategije.”
(Vetlesen, 1997: 73). Arne Johan Vetlesen je sasvim konkretan kada kaze: "To Sto se
desilo u Bosni od 1991. do 1995. godine, nije bio klasi¢ni rat. To je bio genocid.
Planirani etnicko - religiozni i seksualni genocid.” (Vetlesen, 1997:75).

Vetlesen inaCe misli da je Zapad prihvatio objasnjenje rata u Bosni kao jednako
rasprostranjene krivnje izmedu “zaracenih strana”. Govoriti o “zaracenim stranama”
je u najmanju ruku neumjesno kada se imaju fakta koja govore ... "To Sto se desilo u
Bosni od 1992. do 1995. godine, je bio genocid. Planirani etnicki i religiozni genocid.
... Genocid koji izvrSen u Bosni imao je glavnog agresora - ekstremne etno - religiozne
srpske nacionaliste i jednu glavnu zrtvu - civilne bosanske Muslimane. Zlo ima jedan
odreden cilj: unistiti neSto Sto je po svom nasljedu dobro i vrijednosno kako bi se
zaStitilo nesto Sto je zlo ... Zlo se onda ne smatra ¢istom agresijom, a dzelat svoj €in
zlo¢ina osjeca opravdanim. Tada se zlo tumaci kao dobro (Vetlesen, 1997: 74, 97).”

Medutim, Vetlesen je gotovo usamljen u ovakvom tumacenju zla u Bosni. U Evropi su u
vecini oni Sto su poput B¢ Péllnesa, norveskog generala, autora vise knjiga o ratu na
Balkanu i savjetnika u ICTY, blago receno, skepti¢ni. Za njega ne postoji neki
nedvosmisleni odgovor na pitanje krivnje i odgovornosti. “Birati izmedu onog dobrog i
zlog u politickoj stvarnosti je tesko. Moraju se razdvojiti politicki lideri i civilno
stanovni$tvo. Mi moramo ponekad izvrSiti izbor koji sadrzi zlo”. (Thune and Hansen,
1998:98).

Povezivanje pojma krivnje i odgovornosti za historiju onemoguéava djelovanje i
legitimira objasnjenje srpskih nacionalista za njihova djela. Govoriti o ”stranama u
sukobu” je isto tako problematicno.

Zakljucak

Nedugo nakon Drugog svjetskog rata Evropa, pa i Amerika su zakazale u odnosu
prema Bosni. U predvecerje XXI stoljeca na tom, od pamtivijeka evropskom, tlu
zakotrljali su se genocidni projekti. Srebrenica, Prijedor, Foca, Bratunac, Vlasenica,
Zvornik, Sanski Most, Klju¢, Sarajevo, kao i sva okupirana mjesta i svi gradovi u
opsadi Republike Bosne i Hercegovine dosli su brzo nakon holokausta.

Sto je viSe sociologija postajala uto¢iste naucnih pojmova i pravila, to je vise moral
dobivao nesigurniji status u socijalnom univerzumu. Moral je bio kao odvojen faktor u

Spirit of Bosnia -5/9- 12.01.2026



socijalnoj stvarnosti i bio mu je dodijeljen marginalan i sekundaran status. To je u
principu omogucdilo da se nemoralne pojave ne mogu objasniti na neteoloski, dakle na
naucni nacin. Pretpostavka o socioloskom pristupu studija o moralu bila je sinonim za
sociolosku redukcionu strategiju sa pretpostavkom da se moralni fenomeni u njihovom
totalitetu mogu objasnjavati kroz nemoralne institucije Sto im daje njihov povezani
karakter.

Nije bilo nimalo jednostavno suprotstaviti se vodecem norveskom politi¢aru
(Thorvaldu Stoltenbergu). Vetlesen je to ucinio ljudski dostojanstveno. Zbog toga ovaj
esej ima i svoj drugi cilj (prvi je moguc¢nost ucenja onima koji to zele), a to je
zahvalnost Vetlesenu za njegovo ljudsko dostojanstvo iskazano u izucavanju genocida
nad BoSnjacima.

Vetlesen u svojim esejima o genocidu, za razliku od veéine istrazivaca genocida,
fokusira na zrtvi. On u svojim radovima posebno fokusira na intenciji prisutnoj danas
da se zrtvama genocida, namece krivnja (onim ubijenim) i sramota (onim prezivjelim).
Covjek se, kada procita Vetlesenovo nau¢no objasnjenje takve intencije, intencije koja
ima za cilj optuzivanje zrtve, ne moze oteti utisku da je to dio politickog projekta koji
je u nekoj novoj vjesto zapakovanoj formi jos uvijek na djelu, planirajuci i organizujuéi
,0no nerazumljivo da nam se opet dogodi.” Nije obavezno da se ,,dogodi” joS jednom u
istoj formi i protiv iste grupe i od istih izvrSilaca, ali se moze ,dogoditi” ako se ne
stvore uvjeti za prevenciju genocida.

Vetlesenovi eseji su naucni eseji u kojima se ne odvija natjecanje o tome ko je najvise
podnio zrtava niti se vr$i odbrana onoga ko je bio objekt zloCinackih akcija.
Vetlesenovi naucni eseji su nastojanje da se nauka koristi za razumijevanje provala
barbarstva i zapretanih zloCinackih instikata koji zavrSavaju genocidom, a sve u cilju
razumijevanja uzroka, ciljeva i razmjera genocida, te prevencije genocida kao zloc¢ina i
zla najviSeg ranga.

Vetlesen je katagorican kada tvrdi da ne moze doci do oprosta ukoliko pocinilac sam
ne prizna sve ono S$to je pocinio i ne pokaze iskreno zaljenje. Ali i tada, ukoliko taj
pocinilac iskreno pokaze kajanje, ne moze imati nikakva prava, ni u pravnom ni u
moralnom smislu. Zrtva ne moZe biti prisiljena da oprosti, mora biti spremna da
dobrovoljno da oprost, a pocinilac ga mora prihvatiti samo kao poklon koji nije
zasluzio.

Niko nema pravo ni davati bilo kakvo iputstvo u tom smislu. To je iskljucivo pravo
rtve. Oprost nije obaveza Zrtve niti je pravo po¢inioca. To je, dakle, liéni stav. Sta god
zrtva odlucila, niko je nema pravo osudivati ili hvaliti za to Sto je ucinila.

Ovdje se ne radi primarno o tome kako zlo¢inac gleda na sebe onda kada nanosi bol
drugome, nego kako se zrtve, a u nekim sluc¢ajevima i njihovi nasljednici, clanovi uze
porodice, odnose premi zelji zlo¢inca da mu se oprosti. Postojanje znakova krivnje i
kajanja prema drugome u odnosu na pravo koje ima vecina zloc¢inaca kada izvsi zlocin
od velike je vaznosti.

Vetlesan smatra Sokantnom ¢injenicu da se u Bosni i Hercegovini skoro nista od onoga
Sto se desilo u period 1992-1995. ne uci u Skolama i da nije dio nastavnih programa.

Spirit of Bosnia -6/9- 12.01.2026



“Ako je to tako, onda je zaista sumorna buducénost jer historija nam pokazuje da
negiranje, poricanje i zaborav nemaju posljednju rije¢. U kulturi zivljenja gdje je
negiranje i poricanje uobicajeno, ukoliko ljudi i dalje Zele poricati, drustvo dovodi do
laznog morala i jednog ¢e momenta izaci na vidjelo, a reakcije mogu biti veoma burne i
mogu biti opasne za buducnost tog naroda.

Jedan prezivjeli iz Auschwitza, kojeg su pitali o oprostu, odgovorio je na sljedeci nacin:
Kada jedan covjek oprosti, on vremenom moze svoj oprost smatrati “kao jednu formu
izdaje protiv onih koji su bili torturisani i istrijebljeni i prema kojima je on prekinuo
svoju lojalnost.” (Engelking, 2001:137).

Dozvolite da ovu izjavu povezemo s korisnim podsjecanjem, koje je naznacila Walker,
a odnosi se na to da je najstarije znaCenje same sustine oprosta u tome “da se ne moze
traziti naplata duga od druge osobe, te da onaj ko je kriv mora platiti za sebe”.
(Walker, 2006:182). 1z obzira prema nepravdi, pravda zahtijeva da se ne oprosti dug
koji je proizvela radnja kojom je doslo do uniStenja zivota. Osobe koje su zamoljene da
oproste moraju istaéi svoju ljudsku sklonost za oholost, staviti aktera iznad zloCina i
shvatiti da je oprostaj, kao i sva ostala drustvena djelovanja, ogranicen nasim
zemaljskim zakonima: granicom izmedu Zivota i smrti, izmedu onoga Sto je uradeno i
onoga Sto se nikada ne moze ponistiti.

Stoga zakljucak nije da u ovom slucaju oprost Vetlesen smatra moralno pogresnim.
"'PogreSan’ je krupna rijec¢. Prije Ce biti da se to smatra slucajem neumjesnog
oprosta.” (Vetlesen, 214: 197). Ako je postupak aktera bio okrutno unistavajuci za one
koji su postali zrtve - ili za one koji zauvijek moraju zivjeti sa posljedicama - da je
jednostavno neprikladan za oprost, to onda znaci negirati oprost i ostati lojalan onima
koji to najviSe zasluzuju: Zrtvama.

Literatura

Allen, B. (1996). Rape Warfare, Minneapolis: University of Minnesota Press.

Arendt, Hannah (1963): Eichman in Jerusalem. Viking, New York.

Bauman, Zygmunt (1989): Modernity and the Holocaust. Oxford: Polity Press.

Burgess, Catherine & Romsloe, Askell (1995): Bosnia vart glemte barn,
Sypressforlag, Oslo.

Goldhagen, Daniel Johan (1996): Hitler’s willing exesutioneres. New York: Vintage
Books.

Engelking, D.J. (1996). Holocaust and Memory. London: Continium, 2001.

Nilsen, Kjell Arild (1996): Europas svik. Et oppgjer med vestlige unnfallenhet i Bosnia,
Oslo, Spartacus Forlag AS.

Nilsen, Kjell Arild (2007): MiloSevic i krig og i Haag - en dokumentasjon. Oslo Sypress
forlag.

Spirit of Bosnia -719- 12.01.2026



Ofstad, Harald (1971): Var forakt for svakhet, Oslo Pax.

Sells, M. (1996). The Bridge Betrayed: Religion and Genocide in Bosnia. Berkeley:
University of California Press.

Stoltenberg, Thorvald & Eide Kai (1996): 1000 dager pa Balkan. Oslo, Gyldendal.

Thune, H. & V. Hansen (1998). Etter Srebrenica: Massakre, militeer makt og moral.
Oslo: Norsk utenrikspolitisk institutt.

Vetlesen, Arne Johan (1992): Hvordan var Holocaust mulig? Oslo, Materialisten. Arg.
20. nr. Y4,.

Vetlesen, Arne Johan (1995): Tysk identitet etter 1945. Oslo, Nytt norsk tidskrift. Arg.
12, nr. 3.

Vetlesen, Arne Johan (1997): Ondskap i Bosnia. Oslo, Norsk Filosofisk Tidskrift nr. 1 -
2/1997.

Vetlesen, Arne Johan (2003): Menneskevrd og ondskap - Essays og artikler
1991-2002, Oslo, Gyldendal.

Vetlesen, Arnea Johana (2006): Hva er etikk. Oslo, Universitetsforlaget.
Vetlesen, Arne Johan (2014): Studier i ondskap. Oslo, Universitetsforlaget.

Vranic, S. (1996). Breaking the Walls of Silince: The Voice of Raped Bosnia. Zagreb:
Aktant.

Walker, M. (2006). Moral Repair: Reconstructiong Moral Relationships after
Wrongdoing. Cambridge: Cambridge University Press.

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a

Spirit of Bosnia -8/9- 12.01.2026



Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.

Spirit of Bosnia -9/9- 12.01.2026



	Spirit of Bosnia
	Zlo u Bosni – u očima Arnea Johana Vetlesena


