
1

Spirit of Bosnia - 1 / 10 - 12.02.2026

Spirit of Bosnia / Duh Bosne
An International, Interdisciplinary, Bilingual, Online Journal
Međunarodni, interdisciplinarni, dvojezični, online časopis

Politika oprosta i svjedočenja nakon genocidnog rata: tri
kratka filma iz Bosne i Hercegovine
Keith Doubt

Jedan od načina razlikovanja kratkih filmova od dugometražnih je da se ukaže na to da
su oni kraći.  Postoje i  drugi načini  razlikovanja kratkih filmova. Kratki  filmovi su
nekomercijalni čime daju veći stepen umjetničke slobode. Kratki filmovi su po svojoj
strukturi  i  sadržaju  poput  slika,  fotografija  ili  pjesama.  Oni  hvataju  nezaboravan
trenutak, dijele proslavu ili prikazuju uzvišenost. Ono što je možda najdirljivije vezano
za kratke filmove je jednostavno njihova želja da nešto kažu. Oni nastoje da utiču na
svoju publiku na značajan način (Cooper & Dancyger, 2005.)

Kratki filmovi su procvjetali kao oblik umjetnosti u istočnoj Europi. Zagreb Film je
poznat po kratkim animiranim filmovima s oštrim, duhovitim komentarima modernog
društvenog života. Nakon rata od 1992. do 1995. godine u Bosni i Hercegovini, ova
umjetnička vrsta se održava kroz djela Ahmeta Imamovića,  Slobodana Gulubovića
Lemana i Samira Mehanovića. Njihov rad ima funkciju unutar Bosne i Hercegovine i
šireg svijeta. Prisjećaju se dešavanja tokom rata. Postavljaju traumatične događaje iz
rata  kako  bi  ih  sačuvali  od  zaborava.  Oni  podstiču  gledatelje  na  bolje  shvatanje
blagostanja,  ono  koje  nije  ni  poricanje  ni  opsesija.  Kratki  filmovi  jačaju  duboko
narušeno društvo.

Politika oprosta je izazovan koncept. S jedne strane, u svom idealnom obliku oprost
nije ni malo politička. Oprost se opravdava sama za sebe. Oprost je čista. Ne zavisi o
instrumentalnom rasuđivanju u kojem bi oprost tražila neki cilj nezavisan o sebi. S
druge strane, politika izbjegava oprost ako može. Politika smatra druge odgovornim za
posljedice svojih djela, stavlja nekoga ispred drugoga i predviđa posljedice nečijih
postupaka donošenjem racionalnih odluka na osnovu takve opreznosti.

Kako  onda  razumjeti  ovu  paradoksalnu  frazu  “politika  oprosta”?  Kakva  je  njena
struktura? Njena logika? Prvo, ova studija predstavlja sociološki argument o tome šta
se podrazumijeva pod politikom oprosta i kako se takav orijentirani tok djelovanja
postiže  bilo  u  umjetnosti  ili  u  svakodnevnom životu.  Zatim,  dajući  primjere  ovog
argumenta kroz čvrste, egzegetske prikaze tri kratka bosanska filma snimljena nakon
rata od 1992. do 1995., studija objašnjava politiku oprosta u njenom najboljem smislu.

Erving Goffman i politika oprosta

https://www.spiritofbosnia.org/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/svezak-17-br-2-2022/the-politics-of-forgiveness-and-bearing-witness-after-a-genocidal-war-three-short-films-from-bosnia-herzegovina/
https://www.spiritofbosnia.org/bs/svezak-17-br-2-2022/the-politics-of-forgiveness-and-bearing-witness-after-a-genocidal-war-three-short-films-from-bosnia-herzegovina/


2

Spirit of Bosnia - 2 / 10 - 12.02.2026

Erving Goffman formulira studiju o politici oprosta. Prvo, da bi dao neke popratne
informacije, Goffman formulira dvije paralelne vrste upravljanja utiscima. Jedne, on
naziva obrambenim mjerama u kojima se poduzimaju mjere kako bi se spasio nečiji
pozitivan položaj u interakciji, kako bi se spasio nečiji obraz. Obrambena mjera može
biti izvinjenje za uvredu prema drugome, ili, s druge strane, može biti laž koja prikriva
nešto što drugoga prikazuje u lošem svjetlu. Druge naziva zaštitnim mjerama, u kojima
se poduzimaju mjere u ime ne vlastitog, već tuđeg pozitivnog položaja u društvenoj
interakciji. Spašava se obraz drugome. Goffman to naziva taktom. Zaštitna mjera može
biti svjesno izbjegavanje neugodne teme za nekoga tokom razgovora, ili  može biti
obmana koja sprječava da se sazna nešto što bi bilo štetno za dobrobit drugoga.

Zatim Goffman formulira treći i dublji tip upravljanja utiscima, dublji jer mora biti
recipročan. Ovaj treći tip upravljanja utiscima Goffman naziva taktom u odnosu na
takt. Dok su prva dva tipa, obrambene i zaštitne mjere, jednostrane, takt u odnosu na
takt mora biti recipročan. Takt u odnosu na takt je kada osoba poduzima zaštitnu
mjeru kako bi spasila obraz drugoga, te je time drugi pod uticajem da spasi obraz
uzvraćajući na taktičnost drugoga. Na taj način, takt u odnosu na takt stvara ne samo
pozitivan položaj  za  sebe i  za  drugoga,  već  i  pozitivnu solidarnost  u  kojoj  dvoje
sarađuju kako bi spasili i  zaštitili  obraz jedan drugome, održavajući pozitivan stav
jedan prema drugome kao i prema široj zajednici (Goffman, 1956).

Goffmanov jedini primjer za takt u odnosu na takt je jednostavan. Ako sekretarica
taktično kaže posjetitelju da osoba koju traži nije tu, bilo bi mudro da se on odmakne
od kancelarijskog telefona kako ne bi čuo šta ta osba govori. Taktično povlačenje
posjetitelja štiti sekretaricu, olakšavajući joj kada mora lagati posjetitelju. Posjetitelj
na taj način sarađuje sa sekretaricom koja mu mora reći da osoba koju želi vidjeti nije
u kancelariji, iako zapravo jeste. (Goffman, 1956, 149-150).

Iako je Goffmanov primjer takta u odnosu na takt banalan, primjeri navedeni u ovoj
studiji su moralni i visokoumni, dok i dalje čuvaju strukturu takta u odnosu na takt.
Argument ove studije je da politika oprosta predstavlja primjer moralno konstruktivne
i racionalno prosvjetljene prakse takta u odnosu na takt.

“Deset Minuta”

“Deset  Minuta”  je  kratki  film  koji  traje  deset  minuta.  Film  Ahmeda  Imamovića
nagrađen je za najbolji kratki film 2002. godine od strane Evropske filmske akademije.
Film počinje tako što muškarac iz Azije ulazi u prodavnicu fotografija u Rimu i pita na
lošem engleskom da li vlasnik govori engleski i može li stvarno razviti rolu filma za
deset minuta kako je reklamirano na bilbordu ispred prodavnice. Vlasnik odgovara sa
italijanskim naglaskom: „Si, como kao Al Pacino“, a zatim „certo“. Azijac u čudu kaže
da to mora da je novi  svjetski  rekord, a Italijanac odgovara: „To je najmodernija
tehnologija.  Naravno.  Vjeruj  mi.”  Azijac ostavlja  svoju rolu filma na pultu i  izlazi
napolje da zapali cigaretu dok nestrpljivo čeka. Pored prodavnice, par sjedi u kafiću na
otvorenom i veselo razgovara, a ljudi prolaze ulicom.

Film se zatim prebacuje u Sarajevo za vrijeme rata, koji se u isto vrijeme događa ne
tako daleko od Jadrana.  U kuhinji  mračnog stana,  majka drži  dojenče koje plače
pokušavajući ga smiriti  zvečkom. Njen stariji  sin sjedi za kuhinjskim stolom i čita



3

Spirit of Bosnia - 3 / 10 - 12.02.2026

časopis. Ona mu kaže da ode po vodu, a dječak je ignoriše zadubljen u svoje čitanje.
Majka ga ljutito tjera iz kuhinje grabeći mu časopis iz ruku i udarajući ga njime po
glavi. Dječak, mirno, podiže kanistere i izlazi van.

Dok dječak odlazi, njegov otac, vojnik koji štiti svoju porodicu i zajednicu, se vraća s
linije fronta. Razgovaraju na ulazu u svoj stan. Dječak ga pita kada će mu pokazati
kako se koristi puška. Otac ga ignoriše i kaže mu da bude oprezan kad bude išao po
vodu jer je opet počelo granatiranje. Dok dječak skače niz stepenice, prijatelj njegovog
oca, koji se penje, hvata ga, podiže i povuče ga za uši prije nego što ga pusti da prođe.

Dok  dječak  izlazi  u  dvorište,  pozdravlja  stariju  ženu  na  štakama,  vjerovatno
povrijeđenu tokom rata, a zatim pozdravlja prijatelje koji igraju fudbal na igralištu
ispred zgrade. Oni ga pitaju kada će im se pridružiti. Dječak skakuće noseći dva velika
kanistera  za  vodu  prolazeći  prečicom kroz  prozor  praznog  stana  s  grafitima  na
zidovima.

Mlada žena šeta svog psa po praznom polju izvan stambenog naselja, a mladić, koji se
zove Memo, viče na nju i nekoliko puta joj kaže da stane. Žena se napokon okrene i
pita ga šta je. On joj kaže da ima snajperista tamo gdje ona ide. Ona mu kaže da je
pusti na miru i nastavlja šetati svog psa izvan limenih barikada. Osjećaj fatalizma
formulira potrebu za održavanjem osjećaja normalnosti.

Dječak se prišunja dvojici vojnika koji igraju šah iza barikade od vreća s pijeskom u
dvorištu; žale se kako je život kratak. Dječak im pokuša uzeti pušku, a vojnik je uzima
nazad i traži od dječaka da mu donese jednu krišku kada dođu kolica s hljebom. Vojnik
mu nudi cigaru zauzvrat. Dječak kaže da umjesto toga hoće pušku. Vojnik promrmlja i
ponudi mu dvije cigare nazivajući dječaka trgovcem, napominjući da će mu ostati
samo jedna cigareta. Stižu kolica s hljebom i kamion s vodom. Granatiranje počinje
čim se ljudi okupe za hljeb i vodu. Vojnici ustaju sa svoje utvrde od pješčanih vreća i
govore ljudima da brzo idu u skloništa. Nakon što je uzeo malo vode u kanister, dječak
ostavlja  krišku hljeba vojnicima,  pojuri,  saginje  se  i  kreće  nazad kući.  Vojnik  ga
pokušava zaustaviti da ode dalje zbog granatiranja. Čujemo ženinog psa kako cvili na
terenu tokom granatiranja. Dječak juri iza ugla i preko igrališta do svoje zgrade dok
muškarac trči ispred njega. Zgrada, u kojoj dječak živi, ​​je pogođena granatom. Žena sa
štakama koja sjedi na ulazu u zaklonu pokušava spriječiti dječaka da se popne gore
tako što je jednu od svojih štaka prislonila na zid preko puta ulaznog hodnika. Dječak
se provuče i potrča gore. Neposredno prije nego što je ušao u svoj stan, prijatelj
njegovog oca uhvati dječaka i prekrije mu oči rukama kako dječak ne bi mogao vidjeti
šta se desilo unutra. Dječak se otrgne iz čvrstog stiska, ode do ulaza u stan, ugleda
majku i oca krvave i mrtve i čuje svog brata i sestru kako plaču. Film prikazuje sat na
zidu stana; pokazuje da je prošlo deset minuta.

Film se zatim prebaci na zidni sat u fotografskoj radnji u Rimu i vidi se da je na
svakom mjestu  prošlo  istih  deset  minuta.  Azijac  kupuje  svoje  fotografije  koje  su
obrađene na vrijeme i stoji vani gledajući fotografiju svoje porodice, supruge i dvoje
djece, pored Koloseuma u Rimu. Vidi se kontrast ove dvije “porodične fotografije”,
jedna pozitivna i sretna, jedna negativna i tragična. Ova tehnika filma naziva se shot
reverse shot. Film postavlja slike dvije porodice jednu pred drugu kao da se gledaju, a
ustvari se one ne gledaju. Stvara se mogućnost koja nije stvarnost. Stvarnost koja bi



4

Spirit of Bosnia - 4 / 10 - 12.02.2026

trebala biti stvarnost je nestvarna.

“Deset minuta” prikazuje osjećaj normalnosti koji je održavao društveni život gradskog
naselja koje živi u užasnoj opsadi. Normalnost je bila i stvarna i iluzorna. Majka pravi
večeru.  Dječak je  zadubljen u čitanje.  Dječak donosi  vodu.  Djeca igraju fudbal  u
dvorištu. Prijatelji  se zafrkavaju. Ljudi se srdačno pozdravljaju.  Vojnici  igraju šah.
Žena šeta sa svojim psom. Ljudi su pokušavali normalizovati svoj život, a ustvari im
život nije bio normalan. Dobrobit zajednice se održala uprkos okrutnom ratu protiv
civila.

Kratki film prikazuje kontrast između Azijca, turista u Rimu, zabrinutog za svoj film, i
sarajevske porodice, koja se pokušava pretvarati da nije zabrinuta za svoju dobrobit i
dobrobit drugih. Čovjek u Rimu je zabrinut za svjetovne stvari, nije svjestan stvari koje
uzima zdravo za gotovo dok gleda svoju tek obrađenu porodičnu fotografiju i  nije
svjestan prolaznosti života. Za razliku od toga, porodica u Sarajevu je unutar života,
unutar značaja zajedničkog života, držeći se za svaku minutu koju imaju i znajući
koliko je život prolazan. Uprkos svojoj ranjivosti i nestabilnosti, zajednica se uspjela
održati  kao  živa  zajednica.  Film želi  da  muškarac  u  Rimu razmisli  o  porodici  u
Sarajevu. Film također traži od gledatelja da se poistovijete s muškarcem u Rimu i
vide kako on ne zna za porodicu u Sarajevu kako bi postali ove porodice. Kada se
gledatelji  i  poistovjećuju  i  odvajaju  od  muškarca  u  Rimu,  tako  pokazuju  svoju
taktičnost kao odgovor na taktičnost filma prema njima.

Kad film započne crno-bijelim scenama Rima i njegovog slavnog Koloseuma, gledatelji
misle da je početna scena u prodavnici fotografija snimana u Rimu. Međutim, scena je
zapravo  snimljena  u  Sarajevu  u  jednoj  ulici  u  centru  Sarajeva  blizu  Katoličke
katedrale. Ova ulica u Sarajevu izgleda kao mnoge ulice u Rimu. Nema vidne razlike
između Sarajeva i Rima. Film donosi mir iz Rima u Sarajevo. Međutim, postoji razlika.
U Sarajevu je rat. Film također prebacuje rat s jednog mjesta na drugo. Rat u Sarajevu
prebacuje u Rim. Najprije ovaj prijenos, a zatim unakrsni prijenos, je način na koji film
svjedoči.  S jedne strane,  ratni  zločini  koji  se događaju u Sarajevu i  širom Bosne
nemaju nikakve veze sa životom u Rimu i sa turistom koji je dao da mu se obradi film.
Život u Rimu je siguran i miran. S druge strane, život u Sarajevu prije rata nije bio
ništa drugačiji od života u Rimu. Sarajevo je bilo sigurno i mirno kao i bilo koji drugi
moderni europski grad. Kratki film iskorištava ne-razliku između Sarajeva i Rima kako
bi prikazao razliku. Ne-razlika između Sarajeva i Rima je paralelna s razlikom između
Sarajeva i Rima. Svjedočenje ne znači pokazivanje razlike koju nasilje stvara, kao što
se često misli; svjedočenje znači očuvanje ne-razlike koju nasilje ne može izbrisati.
Takav je logo koji prenosi takt u odnosu na takt, koji mora uzeti zdravo za gotovo ne-
razliku između jednog i drugog.

Kratki film pobija orijentalizam s kojim su mnogi u Europi gledali na opsadu Sarajeva
kao  da  Europa  nema  veze  kojom bi  shvatila  opsadu.  Kratki  film  se  suočava  sa
površnom prirodom svjetskog saosjećanja s ljudima u Sarajevu tokom rata, saosjećanje
utemeljeno na nepovezanosti, i zahtijeva empatiju svijeta prema ljudima u Sarajevu,
empatiju utemeljenu na osjećaju povezanosti. U tome je struktura takta u odnosu na
takt, koja spaja oprost i politiku, kao neodgovarajući par. Ovaj je film nagrađen za
najbolji kratki film 2002. od strane Europske filmske akademije.



5

Spirit of Bosnia - 5 / 10 - 12.02.2026

“42 1/2”

Sada prelazimo na drugi film, “42 ½” Slobodana Gulubovića Lemana. Film počinje
urbanim čovjekom u lanenom odijelu, sa maramom oko vrata, koji kupuje cipele u
maloj  prodavnici  cipela  u  centru  Sarajeva.  On  isprobava  različite  veličine  uz
prodavačevu pomoć i na kraju izabere veličinu 42 ½. Njegova supruga, koja govori
njemački, gleda cipele koje stoje na izlogu. “Das ist schön”, kaže ona svojoj djeci.
Čovjek ima jednu nogu. Nakon kupovine, muškarac odlazi od svoje porodice noseći
kutiju za cipele u kesi. Dok kreće niz ulicu na štakama, njegova supruga ga gleda s
prezirom kako odlazi.

Scena se prebacuje na čovjeka koji živi na planini u kolibi, a vani gori vatra. Čovjekova
mlada kćerka sjedi za drvenim stolom za piknik i jede lubenicu. Otac joj se smiješi.
Čovjek ulazi unutra i gleda u klimavu policu na kojoj se nalazi nekoliko flaša šljivovice.
Uzima različite flaše, popije gutljaj, progrglja po ustima i ispljune na pod. Na kraju,
odabire flašu koja ima papirnu naljepnicu na kojoj piše 42 ½. Ni ovaj čovjek nema
nogu. Izlazi iz kolibe na štakama i kreće niz brdo. Pas nalik vuku zavezan za drvo cvili i
laje dok on odlazi skakućući na štakama. Njegova žena, koja sjekirom cijepa drva za
vatru,  prezirno  ga  gleda  dok  odlazi.  Ovo  je  filmska  tehnika  snimljena  “obrnutim
snimkom”. Film postavlja slike ove dvije žene jednu pred drugu kao da se gledaju dok
njihovi muževi odlaze, a ustvari se one ne gledaju. Stvara se mogućnost koja nije
stvarnost. Stvarnost koja bi trebala biti stvarnost je nestvarna. Vidimo strukturu takta
u odnosu na takt uprkos odsustvu njegovog sadržaja.

Uz  zvuk  solo  tube,  svirajući  spori  marš,  gradski  čovjek  ide  uz  strme  sarajevske
brežuljke, a seoski čovjek se spušta niz planinu s Pala, oba su na štakama. Prvi stiže
čovjek iz grada i čeka sjedeći na klupi na vidikovcu iznad Sarajeva odakle su srpske
puške četiri  godine nemilosrdno pucale na grad.  Kad se čovjek sa Pala približio,
posrnuo je, skoro pao, i sjeo pored svog prijatelja. Pričaju o svojim štakama, a čovjek iz
grada kaže da su mu štake nisu teške. Otvara svoju kutiju za cipele i daje prijatelju
cipelu, isprva pogrešnu. Jednom treba lijeva cipela. Drugom treba desna cipela. Čovjek
sa sela obuva desnu cipelu, i odgovara mu jer ova dva muškarca nose istu veličinu.
Čovjek iz Sarajeva ga pita zašto ne nosi čarape. On mu odgovori da mu noge ne bi
smrdile. Čovjek sa pala vadi flašu rakije šljivovice, 42 ½ kao broj cipela. Čovjek iz
grada vadi dvije čašice. Sipaju piće jedan drugom i nazdravljaju. Zatim ustaju držeći se
jedan za drugog bez svojih štaka, skaču i plešu, obuzimajući nogu jedan drugoga kao
da su jedan čovjek s dvije noge. Odvojeno, imaju po jednu nogu. Zajedno imaju obje
noge.

Dok seoski čovjek odlazi, šali se s prijateljem da sljedeći put donese par japanki. Riječ
japanke,  je  također  riječ  za  žene  iz  Japana-Japanke  dakle  dvosmislenost  ili  šala.
Gradski čovjek iz Sarajeva mu psuje. Kako film završava zvukom solo tubista, jedan
čovjek polahko hoda uzbrdo, a drugi niz brdo, na ekranu se pojavljuje tekst koji kaže
da je jedan čovjek služio vojsku Federacije Bosne i Hercegovine, a drugi je bio u vojsci
srpskih snaga. Obojica su ratni vojni invalidi, i obojica su nezaposleni. Dva muškaraca
se vraćaju svojim suprugama i porodici.

“42 ½” predstavlja primjer pomirenja. Pokazuje kako je pomirenje ne samo moguće
nego i neophodno. Dva čovjeka trebaju jedan drugoga iz materijalnih, ali i društvenih



6

Spirit of Bosnia - 6 / 10 - 12.02.2026

razloga. Njihova kultura, a ne politika, insistira na tome da trebaju jedan drugog.
Jedan treba drugog za dobru cipelu.  Drugi  njega treba za dobru flašu šljivovice.
Njihovi životi su bolji i sretniji kada su njihove potrebe jedan za drugim zadovoljene.
Ni jedan čovjek ne može biti cjelovit, potpun, a ostati dio. Da bi bili cjeloviti, potpuni i
zadovoljni, trebaju jedan drugog.

Ovdje opet vidimo kako djeluje takt u odnosu na takt, iako u drugačijem kontekstu.
Logika takta u odnosu na takt je logika pomirenja; to je logika koja se ne primjenjuje
samo na dva pojedinca, već i na dva entiteta, dvije etničke grupe ili dvije zajednice.
Organska solidarnost koja nastaje od međuzavisnosti razlika ne samo da je jača nego
je i bolja od mehaničke solidarnosti koja nastaje od mješavine istog (Durkheim 1984).
Takt u odnosu na takt stvara ne samo pozitivan položaj za sebe i  drugoga, već i
pozitivnu solidarnost u kojoj dvoje sarađuju kako bi spasili i zaštitili obraz drugoga,
održavajući pozitivan stav prema drugome kao i prema široj zajednici.

U zbirci kratkih priča pod nazivom “Autoportret s torbom”, Semeždin Mehmedinović
govori  o  Radomiru  Konstantinoviću.  Mehmedinović  je  poznati  sarajevski  pisac  i
pjesnik; Konstantinović je poznati srpski filozof, poznat po svojoj strastvenoj i oštroj
kritici  srpskog  nacionalizma  (2009.).  Iako  Mehmedinović  nikada  nije  upoznao
Konstantinovića i samo je čitao njegovo djelo, Mehmedinović Konstantinovića smatra
prijateljem  za  čiju  je  smrt  nedavno  saznao,  i  sada  tuguje.  U  jednom  trenutku
Mehmedinović (2013, str. 68) citira Konstantinovićevu rečenicu o prijateljstvu „Mislim
na  prijateljstvo  kao  na  privilegiju  (valjda  najveću  od  svih  privilegija)”.  Osjećaj
prijateljstva  između  Mehmedinovića,  bosanskog  muslimanskog  pjesnika,  i
Konstantinovića, srpskog filozofa, možda je najbolji opis takta u odnosu na takt. Takt u
odnosu na takt je umjetnost prijateljstva, u kojem se međusobno poštuje i štiti obraz.

Kako smo se igrali

Sada prelazimo na treći i posljednji film koji se zove “Kako smo se igrali” Samira
Mehanovića “.  Lokacija filma je ruralna zajednica u Bosni i  Hercegovini,  u blizini
prelijepe,  slikovite  tvrđave Srebrenik,  dobro očuvanog srednjovjekovnog dvorca iz
1333. godine, blizu Srebrenika, grada u blizini Tuzle. Priča počinje muškarcem koji
klanja na balkonu džamije i dječakom od desetak godina koji kleči u sredini u redu s
muškarcima. Kada dječak završi namaz, drugi dječak, njegov prijatelj, uđe kroz drvenu
kapiju u dvorište ispred džamije, stavi ruku na usta i zviždi kako bi privukao pažnju
svog prijatelja. Njegov prijatelj na balkonu, koji se zove Ramiz, okrene se i ugleda svog
prijatelja Stevu koji ga zove da siđe da se igraju. Ramiz ustaje i kreće sa njim. Dok
zajedno izlaze iz džamije, dječaci uzimaju cipele starijih muškaraca na ulazu u džamiju
i bježe, šala iz djetinjstva. Film se prebacuje na trospratnu ili četverospratnu školsku
zgradu u kojoj se djeca igraju vani u dvorištu. Djeca u grupi šutaju loptu, dolazi do
tučnjave  između dva  dječaka,  jedan od  njih  je  Stevo.  Mlada  učiteljica,  s  velikim
naočalama, izlazi na vrata i zvoni zahtijevajući pažnju djece te se ona okupe oko nje.
Ona ih obavještava da se škola zatvara te da će im biti javljeno kad se ponovo otvori.
Djeca skaču i viču od radosti.

Zatim vidimo Ramiza i Stevu kako se penju uz brdo žitnog polja s velikim plastovima
sijena  prema  tvrđavi  Srebrenik  koja  se  nalazi  na  vrlo  strmom  vrhu  brda.
Srednjovjekovna tvrđava izgleda neosvojiva. Čovjek u polju kosom sječe žito, a dječaci



7

Spirit of Bosnia - 7 / 10 - 12.02.2026

sjede jedan do drugoga na polju daleko ispod tvrđave i žvaču komad slame. Čujemo
lagane udare u pozadini, što ukazuje na metodično granatiranje artiljerije. Stevo priča
Ramizu priče o skrivenom blagu i gusarima, a Ramiz sumnja u istinitost onoga što je
Stevo čuo od svog dede. Stevo zatim priča o nečemu što je vidio u stranom filmu, a
Ramiz opet sumnja u to. Ramizu pada na pamet misao i kaže da se možda u tvrđavi
nalazi zakopano blago te zove Stevu da odu do gore i potraže ga zajedno. Ustaju
uzbuđeni i trče uz brdo do tvrđave. U tvrđavi se mačuju drvenim štapovima i bore se
poput  gusara,  na  visokim  zidinama  tvrđave  i  unutar  srednjovjekovnih  ruševina.
Razgledaju okolo i kroz kameni prozor odakle Stevo vidi dim kako se diže na dalekoj
padini brda, ukazujući na to da gori kuća od granatiranja. Dječaci odlaze u kamenu
sobu unutar tvrđave i pronalaze nešto što izgleda kao grob ili zakopano blago. Stevo
se prekrsti zato što misli da je možda grob. Iskopaju ga i izvuku deku koja je omotana
oko puške. Ramiz uzima pušku, podiže je do oka, pogleda niz cijev, uperi je u Stevu i
povlači okidač. Čuje se klik. Puška nije napunjena, olakšanje za zabrinute gledatelje.
Stevo zatim hvata pušku i oni se nakratko hrvaju njom. Onda zastanu i Stevo kaže
Ramizu, znaš da više nismo prijatelji. Stevo istrčava iz tvrđave na polje. Ramiz se vidi
sa polja izdaleka kako sam stoji na zidu visoke tvrđave, mašući rukama gore-dolje
iznad glave, dozivajući Stevu da se vrati. Crveno sunce zalazi u pozadini. Stevo trči
kući.

Film se zatim prebacuje u Stevinu spavaću sobu gdje ima problema sa spavanjem zbog
buke vani. Sanja kako su Ramiz i on obučeni kao plemići na srednjovjekovnom dvoru
otvarajući škrinju s blagom koja svijetli i obasjava njihova sretna lica. Na Stevinom
krevetu se nalazi veliki plišani klaun. Stevo ustaje, gleda kroz prozor svoje spavaće
sobe i vidi čovjeka s pištoljem kako vuče drugog čovjeka koji viče, ne, ne, ispod svog
prozora. Stevo silazi dolje i sjeda s ocem za kuhinjski stol. Njegov otac ima pušku i
skida četničku kapu ili šajkaču, ponosni, nacionalni srpski simbol. Otac stavlja kapu
Stevi na glavu i  namjesti  je.  Stevo zatim posegne za očevim pištoljem, a otac ga
odgurne. Stevo se naljuti i skine šajkaču s glave i zalupi je o stol. Muškarčeva supruga
dolazi do stola i pita muža hoće li jesti. On kaže da hoće. Ona mu donese zdjelu gulaša.
Zatim joj pokazuje listu imena, imena komšija muslimana u selu. Ona zna šta znači ova
lista i kaže, uz prigovor, to su nam komšije. On udari šakom od stol. Stevo također vidi
listu i na njoj ime Ramizove porodice. Stevo tada ustaje i bježi iz kuće kako bi otišao do
Ramizove kuće da ga upozori da vojnici dolaze da ubiju njega i njegovu porodicu. Dok
ubrzano hoda do Ramizove kuće, prolazi pored leša žene. Prolazi i pored zapaljene
kuće na kojoj  je  na zidu oslikan srpski  krst,  četiri  međusobno povezana slova S,
nacionalistički moto koji znači, Samo sloga Srbina spašava. Stevo stiže do Ramizove
kuće i kuca na prozor Ramizove spavaće sobe. Ramiz otvara prozor i pita ga šta je bilo.
Stevo viče, požuri, bježi, bježi, vojnici dolaze da te ubiju. Ramiz, zaintrigiran, misli da
Stevo priča još jednu bajku i traži više informacija. Stevo kaže Ramizu da je njegov
otac jedan od vojnika koji dolaze da ubiju njega i njegovu porodicu. Auta stižu do kuće,
kočnice škripe. Ramiz zatvara prozor i ulazi unutra, a Stevo brzo pobjegne. Četiri
milicionera sa četničkim kapama, trakama i pištoljima, od kojih je jedan Stevin otac,
dolaze do kuće, razvaljuju vrata u vojnoj akciji, saginjući se, ulaze jedan po jedan. Čuje
se vrisak žene i pucnjava.

Kamera se potom vraća na Stevu koji sada sjedi u polju pored plasta sijena, šćućuren,
sa koljenima na prsima, tresući se od straha, širom otvorenih očiju. Film završava.
Potrebno je napomenuti da je film počeo kratkom scenom dva dječaka na polju žita,



8

Spirit of Bosnia - 8 / 10 - 12.02.2026

gdje Ramiz stoji na vrhu visokog stupa raširenih ruku kao da je razapet. Stevo trči
poljem dozivajući  Ramiza,  u pokušaju da pronađe svog prijatelja,  nagovještavajući
njegovu smrt.

Pitanje s kojim film ostavlja gledatelja je šta će se desiti sa Stevom? Hoće li se Stevo
vratiti kući, staviti očevu četničku kapu, uzeti pušku i vršiti nasilje nad ne-Srbima?
Hoće li trauma ovog nasilja nad njegovim prijateljem Ramizom od strane njegovog oca
napraviti  haos u Stevinoj moralnoj savjesti,  savjesti  koja je potresena u njegovom
nastojanju  da  spasi  svog  prijatelja?  Kao  dječak,  Stevo  je  učinio  ispravno  djelo  i
poduzeo moralnu akciju,  iako je to bilo protiv nasilnog djela njegovog oca prema
svojim komšijama. Stevo je djelovao protiv srpskog nacionalističkog mota, Samo sloga
Srbina spašava;  djelovao je  prema drugom društvenom principu.  Stevina moralna
savjest je bila jača i nezavisnija od očeve. Stevo je odlučio spasiti ne Srbina, nego ne-
Srbina,  svog  prijatelja  Ramiza.  Hoće  li  Stevo  sebe  smatrati  izdajnikom  srpske
zajednice? Hoće li postati četnik i nositi šajkaču kao njegov otac? Ko će podržati Stevu
na način koji shvata i priznaje njegovo hrabro i moralno djelo? Zaplet filma je u tome
što njegov fokus nije na traumi onih koji su pretrpjeli agresiju, već na traumi djece
agresora. Struktura ovog zapleta je takt u odnosu na takt.  Film štiti  Stevu, priča
njegovu priču i prikazuje ga u pozitivnom položaju. Hoće li srpska zajednica uzvratiti
taktičnost. Film traži od srpske zajednice da poduzme zaštitne mjere prema ne-Srbima
za svoje dobro, a ne da poduzme obrambene mjere u svoje ime. Film inicira nadu u
reciprocitet tako što prvo poduzima mjere zaštite prema Stevi, pravednom mladiću.

Historijska trauma je emocionalna i psihološka rana za cijelu zajednicu koja proizlazi
iz prisilnih preseljenja, uništavanja kulturnih tradicija i genocida. Rana se zagnoji i
prenosi se kroz generacije. Rana ostaje u dušama generacija. Posljedice mogu biti
visoka  stopa  mentalnih  i  fizičkih  bolesti  kao  i  duboka  šteta  u  porodicama  i
zajednicama.  Historijski  katastrofalni  događaji  poput  genocida  utiču  ne  samo  na
pojedince, već i na cijelu zajednicu. Osim toga, historijska trauma se ne odnosi samo
na ono što se desilo u prošlosti već i na ono što se još uvijek dešava (Pettigrew, 2018;
Webster & Haight, 2002; Simon, Rosenberg & Eppert, 2000).

Oporavak zajednice koja pati od historijske traume dolazi kroz ponovno povezivanje sa
snažnim tradicijama i kulturom zajednice kako bi se obradila kolektivna tuga prošlih
trauma. Kulturno oporavljanje se fokusira na dobrotu i  ljepotu naslijeđa,  čuvajući
vrijednosti zlostavljane zajednice, za šta se zalaže takt u odnosu na takt. “Kako smo se
igrali” postavlja prešutno pitanje o tome kako će se historijska trauma prenijeti na
Stevu,  čija  je  zajednica  slijepo  činila  neviđene  zločine  ne  samo  nad  drugom
zajednicom, već i nad svojom vlastitom zajednicom, nad bliskim komšijama. Kulturno
opravljanje dolazi učenjem i uvažavanjem ne samo dobrote i ljepote etničke nego i
nacionalne kulture. Takav je poziv Stevinog sna o srednjovjekovnoj Bosni, nasljeđu
koje  dijele  Stevo  i  Ramiz.  Takav  je  i  podsjetnik  od  tvrđave  Srebrenik,  pokretne
materijalne kulture ovog dobro očuvanog dvorca iz romantične srednjovjekovne epohe
ove zemlje.

Biće teško izliječiti Stevinu traumu. Stevo nije uradio ništa pogrešno nego samo ono
što je bilo moralno. Stevo se ponio kao dobro ljudsko biće,  najbolje ljudsko biće.
Pokušao je spasiti svog prijatelja Ramiza. Nakon što je svjedočio ubistvu Ramiza i
njegove porodice od strane svoga oca, Stevo je ukočen od straha. U čemu je dobrota i



9

Spirit of Bosnia - 9 / 10 - 12.02.2026

ljepota ubistava, zločina protiv čovječnosti i genocida? Šta će biti sa Stevom? Ko će ga
zaštititi  od  nepravedne  kazne?  Srpska  zajednica?  Izazov  očuvanja  Stevine  čestite
prirode je težak, ali takav je cilj taktičnosti ovog filma. Vidjeti dobrotu i ljepotu u
drugome je način na koji čovjek može da spozna dobrotu i ljepotu u samom sebi. To je
logika i princip takta u odnosu na takt.

Zaključak

Ova tri  filma,  iako  svjedoče,  oslikavaju  patos  politike  oprosta.  Oni  opisuju  svrhu
svjedočenja kao povezivanje politike i oprosta, neodgovarajućeg para. Veličanstvenost
njihove umjetnosti je u tome što nijedna strana ovih dihotomija nije ugrožena. Političko
djelovanje  svjedočenja  ne  briše  moralnu  potrebu  za  pomirenjem.  Svaka  strana
dihotomije ojačana je u odnosu na svoju suprotnu stranu, s obzirom na dijalektiku
takta u odnosu na takt. Ovi filmovi su dragocjeni i neprocjenjivi, moralni i visokoumni,
jer podstiču svoje društvo i svijet na bolje shvatanje blagostanja.

Prethodno objavljeno: Remembrance and Forgiveness: Global and Interdisciplinary
Perspectives on Genocide and Mass Violence, edited by Ajlina Karamehić and Laura

Kromják (New York: Routledge, 2011)

 

References

Cooper,  P.  &  Dancyger,  K.  (2005).  Writing  the  short  film.  Burlington,  MA:
Elsevier/Focal Press.

Durkheim, E. (1984). The Division of Labor in Society. New York: Free Press.

Goffman,  E.  (1956).  The  Presentation  of  Self  in  Everyday  Life.  Edenborough:
University of Edenborough, Social Science Research Center.

Leman, S. 42 ½. (2000). Sarajevo: Refresh Production.

Imamović, A. (2002). 10 Minuta. [Ten Minutes]. Sarajevo: Refresh Production.

Konstantinović,  R.  (2009).  Filosofija  Palanke  [Backwater  Philosophy].  Sarajevo:
University  Press.

Mehanovic,  S.  (2007).  Kako smo se igrali.  [The Way We Played.] Sarajevo: HEFT
Production.

Mehmedinović, S. (2013). Autoportret s torbom” [Self portrait with a bag]. Beograd:
BOOKA.

Pettigrew, D. (2018). The Suppression of Cultural Memory and Identity in Bosnia and
Herzegovina.  In  J.  Lindert  and  A  Marsoobian,  Multidisciplinary  Perspectives  on
Genocide and Memory (pp. 187-198). New York: Springer.

Simon, R., Rosenberg, S., & Eppert, C. (2000). Between Hope and Despair: Pedagogy
and the Remembrance of Historical Trauma. Lanham: Rowman and Littlefield.



10

Spirit of Bosnia - 10 / 10 - 12.02.2026

Vuletić, S. (2000). Hop, Skip, and Jump. Sarajevo Refresh Production.

Webster,  J.  & Haight,  B.  (2002).  Critical  Advances  in  Reminiscence  Work:  From
Theory to Application. New York: Springer.

The preceding text is copyright of the author and/or translator and is licensed under a
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported License.


	Spirit of Bosnia
	Politika oprosta i svjedočenja nakon genocidnog rata: tri kratka filma iz Bosne i Hercegovine


